الجامعة الأردنية كلية الدراسات العليا

# الصورة الفنية في شعر خليل حاوي

<u>اعداد الطالب</u> : "محمد سهيل" جواد موسى ع**فان**ة

إشراف :

أردر محمد السمرة

تئدمت هذه الرسالة استكما لاء لمتطلبات درجة الماجستير نى اللغة العربية بكلية الدراسات العليا في الجامعة الأردنية كانون ثاني ١٩٩٤ م

Text Stamp

~ /07 ~

مكتبة الجامعة الاردنية المجامعة الاردنية المجامعة الاردنية المجامعة الاردنية المجامعة الاردنيات المجامعة الاردنياة المجامعة الاردنياة المجامعة الاردنيات

## نوقشت هذه الرسالة بتاريخ ١٩٩٤/١/٢٩ وأجيزت

### التوقيع





## أعفىاء اللبنة

١ - أ.د. محمود السمرة

۲ - د. خالد الکرکي

۳ - د. سمير قطامي

## فهرس محتويات الرسالة

| <u>المطحة</u> | <u>المــوهـوع</u>                                    |
|---------------|------------------------------------------------------|
| ب             | - قرار لجنة المناقفة                                 |
| 2             | - فهرس المحتويات                                     |
| 9             | – ملخص باللفة العربية                                |
| ١             | - المقدمة المقدمة                                    |
| ٥             | - مدخل إلى الصورة الطنية :                           |
| ٦             | مفهوم الصورة الطنية هي النقد الحديث                  |
| ٨             | — محاولة لتعريف الصورة الطنية                        |
| ٩             | → أركان المصورة الطنية الرئيسية                      |
| 1 Y           | بالنص الشعري وصاحبه علاقة المسورة المطنية الملاهيسية |
|               | - الباب الأول : القضايا الفكرية في شعر (خليل حاوي) : |
| 17            | - تمهید : قصائد ما قبل مجموعة "نهر الرماد"           |
| YA            | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                |
| ٥٤            | الفصل الثاني: قصائد مجموعة "الناي والربح"            |
| ٧.            | _ القصل الثالث: قصائد مجموعة "بيادر الجوع"           |
| ۸۳            | ـ القصل الرابع: قصائد مجموعة "الرعد الجريح"          |
|               | - القمل الخامس: قصائف "من جحيم الكوميديا"            |
|               | - الفصل الصادس: قصائد منا بعند مجمنوعة "منن جنينم    |
| 11.           | الكوميديا"                                           |
| •             | - الباب الثاني : مصادر الصورة القنية عند (خليل حاوي) |
|               | · ·                                                  |
| 171           | – مدخل –                                             |
| 1 7 7         | - المصادر الإسلامية                                  |
| 177           | - المصادر النصرانية                                  |
| 100           | - المصادر التوراتية                                  |
| 175           | — الفصل الثاني: العصادر التراثية                     |

| <u> </u>    | المــوفيـوع                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| 371         | – مدخل                                                   |
| 170         | – التراث الأسطوري                                        |
| 141         | – التراث الأدبي                                          |
| 141         | – التراث التاريخي                                        |
| 111         | – التراث الشعبي الغرافي                                  |
| 114         | - الطمل الثالث: مصادر البناء الطني المتملة باللغة        |
| 111         | – مدخل –                                                 |
| 111         | - التشكيل اللفظي الحديث                                  |
| ۲.۳         | - المشهد التصويري                                        |
|             | — توظيف المصطلحات اللغوية والنحويسة                      |
| Y • Y       | والعروضية والبلاطية                                      |
| Y • A       | - ازدواجية اللفة                                         |
| YYY         | — الطمل الرابع: صور الرموز                               |
| YYX         | – مدخل                                                   |
| ***         | – العرأة                                                 |
| 377         | - الصدينة والريف                                         |
| ***         | — الرموز الناصة المبتكرة                                 |
| 7 2 7       | - الزمن                                                  |
| 7 2 7       | – اللون                                                  |
| 707         | - النبات                                                 |
| KoY         | - الحيوان                                                |
| 777         | - الفاتم ــ ق                                            |
|             | - ملحق (١): قصائد (خليل حاوي) التي نشرت كاملة قبل مجموعة |
| <b>YY</b> • | "تهـر الرماد"                                            |
| YAY         | - ملحق (٢): قصائد (خليل حاوي) التي نئشرت كاملة بعد وهاته |
| 717         | – ثبت العصادر والعراجع                                   |
| 8.7         | ······································                   |

# عنوان الرسالة: الصورة الفنية في شعر خليل حاوي إعداد الطالب: "محمد سهيل" جواد موسى عفانة اسم المشرف: أ.د. محمود السمرة

تبحث هذه الدراسة هي جانب رئيس من عناصر العمل الأدبسي ، الا وهو الصورة الطنية ، التي اهتمت بها جسميع المحذاهب النقديسة على اختلاطها ، لأنها الوسيلة المخلى العبيسّنة لإبداع الأديب هي إيسال الكاره وروّاه .

وقد حلسرت الدراسة فيي شعر (خطيل حاوي) ، منعاً للتشعب ، والدخول في متاهات ، لاتحدد الهدف من هذا البحث ، الدني جماء في معظمه تطبيقيا والا إنني لم الخطل الجانب النظمري ، فقعد الهمردت جزءا خاصّا بالمورة الفنية ، وعرضت لمفاهيمها المتعددة في النقد الحديث ، وحماولت أن اعطيهما تعريفا محمدد الدلالية ، مفاده أن المورة الفنية هي المعادل الفني للفكرة .

أما طيما يتعلق بدراستي للصورة الطنية عند (خليل حاوى) ، فقد قسيمت البحث إلى بابين رئيسين هما : القضايا الطكرية في شعره ، ومصادر الصورة الطنية عنده .

وقد تم هي الباب الأول استعراض المؤثرات الفكريـة والسياسـية والاجتماعية ، التي فرضت وجودها على قصائد حاوي في كالهـة مراحلهـا الزمنية ، والحديث عن المضامين الفكرية التي احتوثها هذه القمائد.

الباب الكاني جاء ليبحث م<u>صادر الصورة الفنية عند حاوي ،</u> و<u>جزئيًّاتِها</u> ، ومدى نجاحها أو فثلها ؛ وقد مّسّمته إلى أربعة فسول ، هي :

الفصل الأول : المصادر الدينية .

الطمل الثاني: المصادر التراثية .

ويبقى الماخذ الرئيس عملى (غمليل حماوي) ، ثقافته اللانيسة ، وصوره التي لم تكن تتكرر في كثير من الأحيان ، فمصادره الدينية والتراثية لم تكن تسمد أمام الزمن ، إنما كانت تتساقط الواحدة تلو الاخرى عبر سنين من الخمب والجدب الذي انتصر في النهاية .

كما إن الشاعر هي آخر مراحله الشعرية ، فقد التواصل بينه وبين قارئ شعره ، وانكفأ على نفسه يجتر قرارات أمسه ، مسدرا تمتمات شعرية ، بعضها يكاد يكون مفهوما ، وبعضها يخلسفه الغموض ، والإيفال هي عالم الذات السحيق ؛ وقد برز ذلك هي بعض قصائد "من جحيم الكوميديا" ، والقمائد التي تلت هذه العجموعة .

وبما أننا أخذنا على الشاعر ظاهرة التصوظيف المرحلي ، كنقطة شعف بادية عنده ، إلا إن رموزا ً كثيرة تكررت في أكحثر معن مصوضع ، وتعددت أشكال ظهور رمصوز أخصرى ، كرمسز (البدوية المسمولة) الموحسي بالحياة البكر البريثة ، الذي انتهى بعم المطحاف إلى رمسز (زوجمة ألعازر) الموحي بالحياة المهزومة أمام براثن الموت والخراب .

وهي نهاية هذا الملخص ، أود أن أشير إلى أنني قد الحسقت بسابي الدراصة المرئيسين بخاتمة ، لخمّت أهم النتائج التي وصلت إليها عبر رحلتي هي عالم حاوي الشعري ، وأتبعثت الخاتمة بملحقين شعريين ، تغمّت الاول منهما قصائد حاوي المنشورة قبل مجموعته الاولسي "نهر الرماد" ، بينما ضم" الثاني القصائد المنشورة بعد مجموعته الاخبرة "من جحيم الكوميديا" ؛ وكان أخيراً ثبت المصادر والمراجع .

#### المقيدمية

شغلت الصورة الطنيـة كثـيراء مـن النقـاد ، واصحـاب المـذاهب الاسربية المختلفة ، واسبح لها تشعبـّات ، ومستويات متعددة ، بعضها ناضج ، وبعضها الاخر قصر عن الإحاطة بها .

وحتى لا أدخل في إشكاليات الصورة الأدبية ، فقد قررت أن أحصمر دراستي هذه في الصورة الفنية في شعر (خليل حاوى)، ، في محاولة مني لبيان مصلامح تجربته الشعرية من خلال صوره الفنية العديدة .

وكان أول اطلاع لى على شعر حاوى ، فى أواخر مرحلتى الحامعية الاولى، عندما طلب منى الدكتور (خالد سليمان) في جامعة (اليرموك)، أن أفرغ قصائد حاوي فى جداول تسهل الطريق للإلمام بععجم التساعر الشعري ؛ وقد تملكتني الدهشة ، حينما رأيبت هذا الزخم الفكرى والفني التي تعج به قصائد حاوى ، لذا قررت مواصلة البحث والدراسة فيها ، وتحقق لي ذلك في دراستي الجامعيسة الثانية ، حينما قبل الاستاذ الدكتور (محمود السمرة) أن يتولى مهمة الإشراف على هذه الرسالة ، وتوجيهي نحو دراسة جدية هادفة للصورة الفنيسة في شعر (خليل حاوي) .

وقد حاولت قدر الإمكان أن اكلون موضوعياً ولملى دراستي ، طلير متحيز إلى صف الشاعر ، أو منقلب عليه ، فأظهرت المواطن التي أبلدع

<sup>(\*)</sup> خليل حاوي شاعر لبناني معاصر ، ولد في قرية (الشوير) إحدى قرى جبل لبنان عام ١٩١٩ لابوين ارشوذكسيين . دخل مدرسة الشويطات العليا في العام الدراسي ١٩٤٧/١٩٤١ وتخرج منها بعد عام ؛ فالتحق بالجامعة الامريكية ببيروت ، ونال شهادة البكسالوريوس بامتياز عام ١٩٥١ ، وشهادة الماجستير عام ١٩٥٥ . ثم حمل على منحة مسن الجامعة الامريكية للدراسة في جامعة (كمبريدج) الانجليزية ، وبعد شلات سنوات نال شهادة الدكتوراة عام ١٩٥٩ . وعاد بعدها ليدرس النقد الادبي في الجامعة الامريكية ببيروت في دائرة الادب العربي ، وظل فيها حبتى تبوفي منتصرا " في الخريران ١٩٨٨ إبان الاجتياح الاسرائيلي للجنوب اللبناني . انظر تفاصيل حياته وشعره ؛ دار الثقافة ؛ بيروت ؛ ط١ ؛ ١٩٨٨ .

هيها ذاكرا ً أدلتي على ذلك ، كما عرضت للمصور الفنيـة التـي اخـطق هيها ، معلـلا ً رأيي هي نواحي إخطاقاته .

وبما أن الشاعر (خليل حاوي) ساحب تجربة غنية ، رطدتها ثقاطـة واسعة ، طقد جاءت الدراسة مصحصة لكل جزئية وردت طي شعر حاوي ، إلى حد جعلها تحيط بصعظم معجمه الشعري ، وسوره الطنية .

ولم انص البانب النظري في بحشي ، فافردت في بدايته مدخلا ً إلى السورة الفنية بشكل عام ، تحدثت فيها على مفاهيمها المختلفة فلي النقد الحديث ، وحاولت أن أعطيها تعريفا ً مصدد الد لاللة ، وعلوفت بعد ذلك إلى أركانها ، والعوامل التي تساعد في تكوينها ، ثم بيسنت علاقة الصورة الفنية بالنص الشعرى وصاحبه .

وقد قسمت رسالتي هذه إلى بابين رئيسين ، هما : القضايا الطكرية في شعر (خليل حاوي) ، ومصادر الصورة الفنية عنده .

وتم تخصيص الباب الأول للحديث عن المؤثرات الفكرية والسياسية والاجتماعية ، التى فحرضت وجودها على قصائد حاوي ، وعن ابحرز المضامين الفكرية التى احتوتها ؛ لأن دراسة المضمون للقصائد الشعرية ، يعد اساسيا ً في دراسة المسور الفنية لها ؛ فحالفكرة روج والصورة هي الجسد .

وجزأت هذا الباب إلى تمهيد تلاه ستة فسول ب تحدثت في التمهيد عن الرؤى الفكرية والفنية لقصائد الشاعر قبل مجموعت الشعرية الاولى "نهر الرماد" بولم أجعل هذه القصائد فصلا قائما بذات كما فعلت مع مجموعات حاوي الشعرية الاخبرى وقصائده ، لانني للم أدخلها في دراستي لمصادر الصورة عنده واشكالها با فقلد كانت ذات مستوى فكري ضحل ، وفني متدن ، جلعل الشاعر يلرفض ضمها لقصائده المجموعة المعروفة .

أما في الفصول السبتة اللاحقـة للتمهيـد ، فقـد اتبعـت فيهـا التسلسل الـزمني لمجموعـات حـاوي الشبعرية وقسـائده ؛ وكـانت عـلى التوالي : القصل الأول: قصائد مجموعة "نهر الرماد".

القصل الثاني : قصائد مجموعة "الناي والريح" .

القصل الثالث : قمائد مجموعة "بيادر الجوع" .

القصل الرابع : قصائد مجموعة "الرعد البجريح" .

الطمل الخامس : قصائد مجموعة "من جحيم الكوميديا" .

الفصل السادس: قصائد ما بعد مجموعة "من جحيم الكويديا" .

وتحدثت فيها عن رؤاها الفكرية التي تنباطمت مع حركة المحد والبزر للعمل العربي السياسي و فعندما كان الشاعر يستشرف طداء مشرقاء للأمة العربية ، كانت قصائده تحمل في طياتها التفاؤل والاستبشار ، كما في قصائد "نهر الرماد" الأخيرة ، ومعظم قصائد مجموعتي "الناي والربح" و "الرعد الجربح" . أما عندما كان بمطدم با لاحداث العاساوية التي مرت بها أمة العرب ، فان قصائده ظهرت سوداوية ، يغلفها الموت ، وجو التشاؤم والانهزام أمام أدوات القتل والتدمير؛ كما حدث في القصائد العشر الاولى لمجموعة "نهر الرماد"، وقصائد "بيادر الجوع" و "من جحيم الكوميديا" ، وقصائده المنشورة بعد وفاته ، التي كانت في رؤيتها امتبدادا الاقبية العجسز والاستسلام في هيكل مدره .

في الباب الثاني بحثت جزئيبات الصلورة الفنيلة عند الشاعر ، ومصادرها الصتنوعة الموارد ، وقسمت هذا الباب إلى أربعة فمول؛ هي:

المقصل الأول : المصادر الدينية .

تحدثت هيه عن الرموز الدينية التي استخدمها حاوى هي تخصائده ، وكان النصيب الأكبر لهذه الرموز مستمدا من الديانية النصرانيية ، ها لإصلامية ، ثم التوراتية ، وتتبعت تكرار بعضها ، وما طرأ عليه من تغيرات نحو الأفضل أو الأسوء .

الطمل الثاني : المصادر التراثية .

بينت هيـه التنـوع الكبـير لمشـاربها ، فقـد أخـذ الشـاعر مـن الاصـاطير اليونانيـة القديمـة ، والكنسانيـة والفينيقيـة ، ومــن التراثين الأدبيين العربي والعالمي، ومن التراث التاريخي العربي ، وكذلك من التراث الشعبي الغراطي ؛ مما جعل عذا القصال ، مان أكلثر القصول تشعباء ومعلومية .

القصل الثالث : مصادر البناء القني المتصلة باللغة .

اعتمدت في هذا الفصل على استقراءاتي الخاصة لتكشيلات الصور البعيدة عن المصادر الدينية والتراثية والرموز الخاصة والعامسة وكانت نتيجة استقرائي هذا ، أن قسمت هذا الفصل إلى أربعة الخسام مستقلة ، شملت : التشكيل اللفظى الصحيث ، والعشهد التصوسري ، وتـوظيف المصطلحات اللغويـة والنحويـة والعروضيـة والبلاغيـة ، وازدواجية اللغة .

المقصل الرابع : صور الرموز ،

بينت هنا الكيفية التي تعامل فيها حاوى مع مغزونا المثقافي ، الذي مكنه من ابتكار رموزا خاصة به ، وإشفاء د لا لات جاددة على الفاظ اخرى ، جعلتها رموزا فنية ضمان الصورة الكلياة للقصيادة ؛ وانحصرت رمسوزه فلي : الماراة ، والمديناة واللريف ، ورمسوز خاملة مبتكرة، والزمن ، واللون ، والنبات والحيوان .

بعد ذلك ، الحقت بابي الدراسة الرئيسين بخاتمة ، لخصت الهم النتائج التي وسلت إليها عبر رحلتي في عالم حاوي الشعري ، واتبعت الخاتمة بملحقين شعريين ، تضمن الأول منهما قصائد حاوي المنشورة قبل مجموعته الأولى "نهر الرماد" ، بينما ضم" الثاني القصائد المنشورة بعد مجموعته الاخيرة "من جحيم الكوميديا" ؛ والخيراء كان ثبت المصادر والعراجع .

هذه المقدمة كانت لرسم معالم الرسالة التي بين أيدينا ، وتقسيماتها ؛ و لإلقاء الضوء عملى المحصاور الكبرى لها ، كتمهيد مبدئي للدخول إليها . والله الموطق .

الطالب: "محمد سهيل" جواد عفانة .

Text Stamp

مدخل إلى الصورة الفنسية

#### - مفهوم الصورة الطنية في النقد الحديث :

إحتلتت الصورة الطنية في النقد الحديث مكانة بارزة ضمن مذاهبه المختلفة ، وغدا من النادر تبلسور مصذهب نقدي ، أو اتبساه شعري بديئن ، دون أن يسندا إلى الصورة دورا أساسيا أهي عملية الإبداع الشعري (١) .

وقد اختلفت النظرة إلى مفهوم المهورة الفنية هي النقد المغيربي الحديث ، تبعاء للرؤية الفكرية الشاملة لكل اتجاه . فهي حين نظرت الكلاسيكية الجديدة إلى الصورة من منظار المطابقة التامة مع الطبيعة ، ليس ذلك فحسب ، وإنما كونها نسخة عنها (٢) ، وعدّتها مورة نقليسة ، ولوحة جامدة لوجود جامد يغتزنه الخيال ، " ويركيب العقل في حالات من التقارب والتشابه " (٣) . وجدنا أن الرومانسية العقل في حالات من التقارب والتشابه " (٣) . وجدنا أن الرومانسية المطاهيم السابقة للمصورة ، بسبب اعتماد البرومانسيين كشيراء على الخيال والعاطفة والانفعالات الذاتية والاساطير ، وإطراقها في ذلك ؛ فكانت ملامح الصورة لديهم كما حددها كوليردج في الشعر "ليست محاكاة للطبيعة ولا تقليداء لها " ، وإنسما هي صورة محكومة أو مثارة من إنفعال طاغ واحد ، تأتي لتجسيد فكرة عميقة ، وتعييسر عن حياة إنسانية أو عقلية ؛ وفي هذه الحالسة تكون نابعة مسن روح

ونظرا ً لتهاويل الصاور الرومانسية فلي أواخر عهدها ، ظهارت الرمزية لتحد ملى هلذا التهاويل والإغاراق فلي العاطفة والنيال والذاتية ، واعتملدت الإيجاء وتراسل الحلواس فلي تكلوين العلورة

<sup>(</sup>  $\psi$  د. كمال أبو ديب ۽ هني الشعرية ۽ مؤسسة ا $\psi$  العربية ۽ بيروت ۽ ط1 ۽ ۱۹۸۷ ۽ ص : ۱۲۹

<sup>(</sup>٢) د. تنصرت عبد الرحصن ب فـي النقـد الحـديث ؛ مكتبـة الالخصـي ؛ عمـّان ؛ ط١ ؛ ١٩٧٩ م ؛ ص : ٢٤

<sup>(</sup>٣) ساسين عسّاف ؛ الصورة الشعرية ونماذجها في إبداع أبلي نلواس ؛ الصؤسسة البامعية ؛ بيروت ؛ ط١ ؛ ١٤٠٢ هـ - ١٩٨٢ م ؛ ص : ٤٤ (٤) د. نصرت عبد الرحمن ؛ في النقد الحديث ؛ ص : ١٢٨ ، ١٢٩

الشعرية ؛ ولذا جاء الشعر الرمزي ظامضا ً ، إلا أن ّ هـذا الغموض لم يعجبز عـن الإدراك أو التعبير ، وإنتما جاء الغموض بسبب كثرة الاحتمالات المختلفة التي يمكن للنقاد أن يطرقوها فـي تعليلهم للصورة الرمزية . لكـن اهتمام الرمـزيين بالصورة كـان مقترنا ً باعتماد كبير على موسيقى الشعر وإيحاء الانسـجامات الصوتيـة (۱) ، مما جعل الصورة الرمزية في بعـض الاحيان تنحـدر فنيا ً بسـبب شـدة الاهتمام بالمـوسيقى على حساب المورة .

استمرت بعلد ذلك عملية تصاعد الاهتمام بلدور الصلورة ومحاولية تاطير مفهومها ، هكنان أن عبد السعرياليون - البذين أشعوا بعبد الرملزيين - الصلورة العنصل البوهري للشلعر ، " وجعلوهما فيضلاً يتلقَّاه الشاعر نابعاءُ من وجدانه ، فعليه أن يستسلم لتلقَّيها أكثر مما يخاول التدخِّل في خلقهما بفكمره الصواعي ، للذلك تبلدو بلورهم وكأنها نابعة من خيال شمل ، أو من حلم لا تحكمـه ضـوابــط منطقيـة هــي شراكم أحداثه "(٢) . وهـذا الاستسلام لتيار الللاوعجي بلدون رظابة و لا سيطرة تحكم نسيج القميدة ، لا يمكن أن يعطي صـورة فنيـة تخدم العمل الشعري ضمن سياقه العجام ، وسيفدو مجرد تراكمحات لمصور متعددة لا رابط بينهما ، إضافة إلى انغلاق النـص في وجه المتلقين. وخبذا التبوجسته لبدأى المستريبالييان فلي إعللاء دور الللاوعلى شي العمليّة الشعرية ، دهع بانصار المدرسة التصويرية او الصورية − فيما بعد - للتركيز على الوصف المدقيق ، والاهتمام بصادق البزئيصات في الصورة الفنية ، في حالة ظياب الوعي التام للدى الشاعر أثناء ابداعه للقصيدة ، فكان أن عرّف إزراباوند الصورة بأنها "تلك التــي ياتلف فيها العقل والعاطفة في فترة زمنية معيّنة "(٣) .

<sup>(</sup>۱) د. محمد مندور ؛ الأحب ومذاهبه ؛ دار نهضية مصر ؛ دون(ط،ت) ؛

ص: ١١١ ، ١١١ . (٢) د. علي البطل ؛ الصورة في الشعر العربي حتى آخر القرن الثاني المحدي ، دار الأندلس ، ط١ ، ١٩٨٠ ؛ ص : ٢٧ .

<sup>ُ</sup> الهجريّ ؛ دار الأندلس ؛ طّ۱ ؛ ۱۹۸۰ ؛ ص : ۲۷ . (٣) د. نصرت عبد الرحمن ؛هي النقد الحديث ؛ ص : ١٩٦ ، ٢٠١ .

ومهما يكن من اختلاف مطهوم الصورة الطنيحة في نظر المحذاهب النقدية الحديثة ، إلاّ أنّها - جميعاً - قحد ركّرت عملى أهميّـة الدور الذي تضطلع به الصورة في العمل الشعري الإبداعي .

محاولة لتعريف الصورة الفنية :

إن إعطاء تعريف محدد للصورة الطنيّة ، يحيط بكافّة جوانبها النفسيّة والفنية أمر في غاية الصعوبة ، لانها جبزء من تركيبة الشاعر المعقبّدة التـي تتعامل مع معطيات الواقع بطريقة مختلفة عن تعامل الاخرين .

إلا أنسنا نستطيع الاقتراب كثيرا من ماهية الصورة في الشعر العربي المعاصر من خلال هذا الثعر ، وما وسلت إليه من تحديد لمعظم أبعادها في النقد المحديث . وسنبدأ من التعبريف البسيط ، إلى التعريف الأكثر وضوحا وتفسيرا واكتما لا أ

يرى سي دي لسويس أن الصبورة الطنية عبارة عمن "رسم هوامه الكلمات المشحونة با لإحساس والعاطفة "(۱) . همن البحدهي أن تكبون الصورة رسما مصن الكلمات ، لأن مادة الثعر الاولى هي اللغة ، وبما أن الشعر تجربة لا تبرز إلا عبن طبريق تفريغها وإظهارها للعالم الخارجي – وهي تجربة نفسية وذهنية – فيلا بد أن تكون هذه الكلمات مشحونة باحاسيس الشاعر وعواطفه ، هذه الاحاسيس التي يدخيل في تكوينها العديد من الظروف الداخلية والخارجية التي تجعل الشاعر يتعامل مع هكره برؤيته التي تصوغ صوره . وهكذا تصبح الصورة الفنية الصعادل الطني للطكرة (۲) .

ئ وبصا أن الصورة لا تبنيي من طيراع ، إنسّميا تستمد مادتها الخام من واقع الشاعر وبيئته ، ودرجة تفياعل الشاعر بيع موضوع

<sup>(</sup>۱) سي دي لويس ؛ الصورة الشعرية ؛ ترجمة :د. أحمد نصيف الجنابي ، مالك مبيري ، سلمان حسـن إبـراهيم ؛ منشـورات وزارة الثقافـة والإعلام ؛ الجمهورية العراقية ؛ دون(ط) ؛ ۱۹۸۲ ؛ ص: ۲۳ .

<sup>(</sup>٢) ساسيَن سيمون عسافَ ؛ الصورة الشعرية وُسمادُجها فَـي إبـداع ابـي النواس ؛ ص: ١٢ .

قصيدته ، ونوعية هذا التفاعل ، وتحصيل هذه العادة الأولية عن طريق الإدراك الحسي ؛ فإنّ الصورة في هذه الحالة "تشكيل لغبوي يكونها خيال الفنّان من معطيات متعددة ، يقف العالم المحسوس في مقدمتها ؛ فأغلب الصورة مستمدة من المحسواس ، إلى جمانب مما يمكنن إظفالم من الصور النفسية والعقليمة ، وإن كمانت لا تماتي بكثرة المصورة المحسية ، وإن كمانت لا تماتي بكثرة المصورة المحسية ، أو يقدمها الشاعر أحيانا ، كثيرة في صور حسية "(1) .

لكن مكونات الصورة لا تبقى على حالها في ختام تشكيلها ؛ فهي وإن كانت تستمد خامتها مصن الواقع الدستي المدرك ، إلا أنتها في النهاية تبقى خلقا ً جديدا ً لعلاقصات جديدة بيصن هضده الفامات أو المعطيات ؛ لائن " الصورة بطبيعتها تتعدى المحسوس والمنطقي ، لتجمع ما قد يبدو متفرقا ً بالنسبة للحواس في إطار شعوري واحد "(٢) – أركان الصورة الفنية الرئيسية :

هناك عدة عوامل تساهم في تشكيل أركان الصورة الفنية وتباينها من شاعر لآخر ؛ وهذه العوامل بعضها خارجي وبعضها الآخر داخلي .

أمسا العوامل الخارجية فهي البيئة والمحيط بكمل أبعماده الثقافية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية ، إضافة إلى واقع الشاعر الخاص المقرب منه . ومن خلال هذين العامليثن - المحميط والواقع الخاص - يتكون الالاساس الاول لثقافة الشاعر ، التي تسؤدي به إلى هكر يصوغ رؤيته الخاصة لشبكة العلاقات القائمة بين الإنسان والكون . وهذه الرؤية هي العامل الداخيلي الهام الذي له الاكبر في كلّ أركان الصورة الفنية ، سواء شي الطكرة أو الخيال أو العاطفة .

وهنا ننتـقل إلى أركان الصورة ، وأولها للفكرة ؛ وهي لا تتصّل بالناحية الفنية للقميدة ، بقدر ما تشكّل السياق العام لها ، الذي

<sup>(</sup>۱) د. على البطل ؛ الصورة في الشعر العربي ؛ ص: ٣٠ . (۲) د. صبحي البستاني ؛ مسألة اللاوعي في الصورة الشعرية ؛ الطكـر العربي المعاصر ؛ عدد (٣٣) ، كانون الاول ١٩٨٢ / كانون الشاني ١٩٨٣ ؛ بيروت ؛ ص : ٩٧

يجب أن تتلاءم معه كالحبّة الصور البزئية لهذه القصيدة .

أميّا أهم "أركان الصورة فهو خياً الشاعر . فالواقع الذي يؤثّر في فكره ورؤيته الخاصّة ، يتجذر في شلعوره والللاشعلور عنده ليكلوّن طبيعة الخيال لديه≯بحسب موهبتحه الشعريحة ومقدرتحه عملى الإبحداع فى هذا المجال .

والخيال الذي هو "نشاط ذهني متوقَّد يتجلِّي في أعلى مستوياته هي الصورة " (١) ، الاُساس في بناء كلِّ صورة فنيـة ؛ فهـو "الملكـة التي تخلق وتبثّ الصور الشعرية " (٢) ،

وإذا كانت مدارس النقد الحديث منذ الرومانسية حتى يومنا هذا ، قد أكتدت على أهمية الصورة ، فإنتها قد أكتبدت أيضاءً على الصدور الكبير الذي يلعبه الخيصال فصي تشكيلها ، وتعميلق أثرها فلي نفس المتلقسّي عن طريق طبيعة تعامل الشاعر مع خياله في إبداع الصّور .

ويعود هذا الإهتمام سالخيال إلى كونه الاداة التي تكشف وسائلل تجسيد الشحور والفحكصر ، وتحصوع التجاربية النفسية فلي رموزها الخاصّة (٣) ؛ وتعيد التأليف بيان العناصر الملتقطاة مان اللواظع المادي التسّي ، فتجمع بين أشياء لا تجمع في الواقع ، وتوحّد بيان المتناقضات ، وتقرب بين المتباعدات (٤) .

وهذا الارتباط بين الإدراك الحسي والخيال هو الذي يشكّل معظـم أبعاد الصورة ، ولذا كانت عملاً تركيبياً " يقوم النيال ببنائها مما خلسته الإدراك من خبرات ، ويستلزم خلقها هـي الخيـال أن يكـون موضوعها النفارجي معدوماً أو في حكم المعدوم ، فالنيال يلفحي وجلود

<sup>(</sup>١) عبد الله عسّاف ؛ الصورة الطنيـة طـي الشـعر العـربـي المعـاصر في سورية ولبنان ( ١٩٤٥ – ١٩٧٥ ) ؛ رَّسالة دكَّتُوراةٌ ؛ إشعراف : دِيَّ فَـَوْآد ٱلمَــرَعيُ ؛ جامعــة حصلتُ ؛ كليــة الّآدابُ وألعلَّـ ا لإنسآنية، قسم ّاللُّفة العربية ؛ ١٤٠٩ هـ - ١٩٨٨ م ؛ ص ّ: ٣٠

<sup>(</sup>٢) سي دي لويس ؛ الصورة الشعرية ؛ ص : ٧٣ (٣)

ر، حي دي حياً : الاسطورة في الشعر العربي الحديث ؛ مكتبة عيان (٣) د. أنس داوود ؛ الاسطورة في الشعر العربي الحديث ؛ مكتبة عيان شمس ؛ دون ( ط ، ت ) ؛ ص : ١٤ شمس ؛ دون ( ط ، ت ) ؛ ص : ١٤ (٤) عبد الله عسّاف ؛ الصورة الفنية في الشعر العربي المعاصر ظي سورية ولبنان ؛ ص ∶ ٨

ما حصّله الإدراك ، ويعيد خلق صورته البديدة بعديلاً معن وجموده المادّي ، ولهذا تنحصر القيمة البمالية في الصورة الفنية لا في الوجود المادي" (١) .

وهي الخيال يندمج الوعي بالللاوعي ، ويصبح ممن الصعب التفريق بينهما هي الصورة ، ويزيد من هنذا التلاحم وجمود العاطفية ؛ وهمي عبارة عن " انفعال الشاعر بموقف معيمّن أو حدث ما ، وهي نسبغ يسري في شعره ويتفاعل معه " (٢) .

وقد تطور مبطهوم العاطفة ، وأصبحت أداة فنيسة تساهم فلي بناء الصورة (٣) البزئية وتلاقيها مع الصورة الكلية .

ولا يمكننا أبدا ً أن نفض من قيمة العاطفة في إبراز جماليتة الصورة أثناء تحليلنا لها ، لان العاطفة رافحد هام للنهوض بالصورة ، وإكسابها بلعدا ً أوسع ، وأقحرب إلى المعتلقتي ؛ وغياب العاطفة سيظهر - لا محالة - في الصورة الكليتة ؛ فإذا ما كان الشاعر متجردا ً من عاطفته ، أو غير صادق فيها ، فإن هذا سينعكس على المدق الفنتي في القصيدة . وفي رأيي أن الصورة هي أكبر دليل على صدق العاطفة أو كذبها ، لانتنا سينعثر عصلي كشمير من التناقضات بين أطراف الصورة الجزئية ، وبينها وبين السياق الشعري العام ، ولن نعرف حقيقة مشاعر الفنتان تباه ما يتحدث عند إن كانت عاطفته مضطربة أو غير صادقة .

هذه هي أبرز أركان الصورة الفنية ، وهي تضم في طيماتها جوانب أخرى عديدة ، كاللغة المسعرية ، التلي يساهم النيال والعاطفة في تمييزها عن اللغة العادية . وتضلم - كذللك - مجاللي اللاشعبور والشعبور ، ودورهلما فلي بناء الصورة الذي لا يكون فعما لاءً ، إلا إذا وازن الشاعر بينهما ، فلل يطفلي اللاشعور بحليث يجل

<sup>(</sup>۱) د. علي البطل ؛ الصورة في الشعر العربي ؛ ص : ۲۷ – ۲۸ (۲) قيم كاظم البنابي ؛ الصاورة فلي الشاعل العلراقي الصاديث ؛ البيان ، عدد ( ۲۹۶ ) ، آذار ۱۹۸۸ ؛ الكويت ؛ ص : ۸۱

<sup>(</sup>٣) نفسه ۽ ص : ٨٨

من القصيدة تهويمات طريبة تاتي من ثنايا العقل الباطن ، و لا يطفى الشعور ، بحيث يقيد حرية الفيال وتعداعي الصحور الذي ينتجها . وهذا التوازن هو الذي يولد الاتحاد الكامل بين الشعور واللاشعور في العمل الانبي ، فالقصيدة البيدة هي التي تعبير عن هذا الإتحاد (۱) .

- عيلاقة الصورة بالمنص الشعري وصاحبه :

تتصل الصورة الطنية بعلاقات وطيدة مع كال مان تجربة الشاعر ورؤيته ومشاعره وأحاسيسه من جهة ، ومع قيمة النص الشعري الطنيلة ووحدته العضوية ومدى أهمية الصورة بالنسبة للشعر من جهة أخرى .

إما عن عملاقة الصورة بتجربة الفنان ، فإنتها - كما قال خليل حاوي - وسيلة هامّة في تجسيد التجربة التي هي عنده " تجربة كلية تتحد فيها الذات بالمصوضوع ، والمجرد بالمحسوس ، ومنّا هوق السواقع بالواقع " (۲) . ولـذا كانت الصحورة " من أهـمّ معايير الضاقد في الحكم على التجربة الفنية وأصالتها " (۳) .

والتجربة الطنية تتسمل مباشرة برؤية الشاعر ، لانسها المسؤولة الاولى عن تشكيل ملامح هذه التجربة ؛ من أجمل هنذا كانت الصورة الكما هي تجسيد لتجربة الشاعر - " تجسيدا ً لرؤية الطنسّان الشماملة للعلاقة بينه وبين العالم من خلال جزئيمات صغميرة ممتلنمة بمالطكر والجياة معا ً " (٤) .

والصورة هي التي تقيم عملية التواصل بيعن ما يكحتنف الشجاعر من أحاسيس وهمجوم ومشاعر وأفكار ، وبيعن المتلقّبي ؛ بال إنّها - إحياناء - تصاعد الشاعر نفسه على تفهّم حقيقة مشاعره وأحاسيسحه

<sup>(</sup>۱) عبد البطاط ؛ مقابلة مع الشاعر الدكتور خليل حاوي ؛ البيان ، عدد ( ١٤٥ ) ، نيسان ١٩٧٨ ، السنة الثالثة عشرة ؛ ص : ٥٠

<sup>(</sup>۲) محيييُ الدين ُصبحتي ؛ تخبليل حاوي فيي مقابلية ؛ الفكر العجربي المعاصر ، عدد ( ۳۲ ) ، أيار / حزيران ۱۹۸۱ ؛ ص : ۱۹۹

 <sup>(</sup>٣) عبد الله عساف ؛ الصلورة القنيلة فلي الشلعر العلربي المعاصر في سورية ولبنان ؛ ص : ٧

<sup>(</sup>٤) داً عَالَتَيْ شَكْرِيْ ؛ شَعْرِتًا الْحَدِيثَ ... إلى أيلن ؟ ؛ دار المعارف بمصر ؛ دون (ط) ؛ ١٩٦٨ ؛ ص : ١٢٤

التي ستبقى هائمة في داخله إن لحم يجدها ويبرزها ، حلتى يتكشّلف غموضها وإبهامها ؛ و لا تتم هـذه العمليّـة دون تبسـيمها طـي صـورة تعبيريـة تظهـر أبعادهـا ود لا لاتهـا ؛ ومـن جـانب آخـر " لا يمكـن أن تتسلِّل هذه المشاعر إلي وجدان المتلقِّي ومشاعره ما لـم تشكُّـل تشكيلاً فنيسًا يسمح لتلك الد لا لات بأن تظلل حرة مشعسّة يستطيع الطكر إلتماسها واستيعابها " (١) ،

والصورة معيار مقلدرة الشاعر عملي الإبلداع ، وتباوز الصدات المبدعة ؛ وهذا ما يجعلها مركز القصيـدة المعـاصرة ، وأهـم ۗ معـبر لفهمها والدخول إلى أعماقها ؛ كمحا أنسّها واجعدة مصن أهمم سلمات الصداثة الشعرية المعاصرة (٢) .

ذلك أنَّ الصورة في شعرنا الحديث البيهت نصلو مسارات للم تكلن معروفة قبلل انظلاقته ، وغدا " الشعر ملن حليث التكلوين يستند إلى ركنين هما : الإيقاع ، والصورة " (٣) ؛ هذه الصحورة التحيي لحم تعد " تتشكّل من علم البيان والبديع فقط ، بل أصبحت تحتوي على بعث الفوارق والمحتناقضات ، والصياغات الجديدة التي تحتوي على اشتقاقات جديدة " (٤) ، ممّا جعلها تستخدم في العمل الشعري بطريقـة بنائيـة عضوية (٥) ، تلتحم بكلّ أجزاء القصيدة ومكوّناتها .

وهيذا يقودننا المحاديث عبن الوجية العضوياة ، وأثرهنا علىالصورة الطنية ؛ إذ لا بدَّ للصورة ، أو مجموعة الصور أن تشـتمل على رابطة معيّنة ، تجمعها وتدفعها نحو التفاعل الجمالي المؤثّلر

<sup>(</sup>١) د. إبراهيم الحاوي ؛ حركة النقد المحليث والمعلوس طلي الشعر العربيّ ؛ مُؤسسة ٱلّرسَالة ؛ بيروت ؛ ط١ ٪ ١٩٨٤ ؛ ص ٪ ٣٣٦

<sup>(</sup>٢) د. هَوْآد مرغَي ، عبد الله عَسَّآهَ ؛ المورة القنية قبي الدراسيات العربَيّة المعاصرة ؛ مجلّة بحلوث حلب ، علد ( ١٣ ّ) ، ١٩٨٨ ؛

<sup>(</sup>٣) نَاجِي عَلِّوش ؛ مقابلة أدبية مع : د. خليل حاوي ؛ الآداب ، عـدد ( ٨ ) ، آب ١٩٦٥ ؛ ص : ١٥

<sup>(</sup>٤) د. عبد العميد جيدة ؛ الاتجاهبات الجنديدة طبي الشعر العبربي

المعاصر ؛ مؤسسة نوفل ؛ بيروت ؛ ط١ ؛ ١٩٨٠ ؛ ص : ٣٦٥ (٥) د. نعيـم اليافي ؛ تطور الصورة الفنية في الشعر العربي الصديث ؛ منشـورات اتحـاد الكتّـاب العـرب ؛ دمشـق ؛ دون ( ط ، ت ) ؛ ص: ۲۹۲

والمعبّر ؛ وهذا هو عمل الوحدة العضوية (١) .

واهمٌ ما يُوجِد الوحدة : التجربة الشعرية ، والحالـة النفسـية ، والرؤية الشكرية المنسجمات مع الموضوع أو الهواجس والأحاسيس التحيي يعبسر عنها المشاعر ؛ فالوحدة العضوية هي اللتي تكوّن الصياق الشعري الذي يؤلسنف بين الصور ؛ وبالتالي فهي سبب جمالية الصورة البزئية ؛ لا الصّبورة دون سياق ، وُجبودٌ مسطّع ، وليس بنيـة متشـابكة العللاقات " (٢) .

وخميصاب الوحصدة العضلوبية سليؤدي إللى هبلوط فنتلي فلي مسلتوى القصيدة ، بصبب اضطراب سورها طلي هلذه الناللة ؛ " ويكلون اضطلراب الصحورة الشحعرية ، إذا تنجاهرت أجزاؤهما فحيي داخلها ، أو تضحافت مع الشكرة العامَّة أو الشعور السائد في التجربة نفسها " (٣) .

وهكـذا ، هإنَّ الصورة البزئية بعدَّ ذاتها ، لا يمكنها أن تصنع عمله: شعريا: متكاملة: ، لاأنّ فنسّية القصيدة لا تقاس بفنسّية صورها كلَّ على حدا ، إنسّما " يظلّ التكيم على الصبورة مرتبطاً جذريناً بقهم المحوقحف الشعجري كملسمه ، والتجربة الإنسانية المكتملحة في القصيدة كلَّها . يظلُّ السياق الطاعل الأوَّل في التخليل الفنَّلي للصورة"(٤) .

<sup>(</sup>١) قيص كاظم البنابي ؛ الصورة هي الشعر العراقي الصحديث ؛ ص : ٦٨

<sup>(</sup>٢) د. كمصال أبصو ديصب ؛ جدليحة الفطاء والتجملسي ؛ دار العلصم

للملايين ؛ بيروت ؛ ط٢ ؛ ١٩٨١ ؛ ص : ٣٧ (٣) د. محمد غنيمي هلال ؛ النقد الادبي الحديث ؛ دار العبودة ؛ بيروت ۽ ط١ ۽ ١٩٨٢ ۽ ص : ٤٤٧

<sup>(</sup>٤) د. كَمَالَ أبو ديب ؛ جَدلَيَّة الكفاء والتجلِّي ؛ ص : ٣٠

Text Stamp

الباب الأوسل القضايا الفكرية في شعر (خليل حاوي)

#### تمهيد

قصائد ما قبل مجموعة «نهر الرماد» الشعرية :

تعود بدايات (خطيال حاوي) الشعرية إلى فاترة مبكسرة من حياته ،فقد بدأ طريقه مع الشعر مان خصلال الزجمال الشعبي المخذي يشتهر به الريف اللبناني ، وأصبح له باع في هذا اللون من القول .

شم اختذ ينظم شعرا ً بالقصيص ، دون أن يحتل لديمه مكانة بارزة مقارنة بزجله ؛ كما لم يكن شعره هذا بمستوى فنسي لائت ، وكانت موضوعاته امتدادا ً لموضوعات زجله ، التي تحدثت عمن الطبيعة البعميلة بما فيها من أشجار وينابيع وسهاول ، وعمن فتيات الصريف ، وبعض علاقاته العاطفية معهن ومع غيرهن .

مين هذه القصائد التي ليم تنشر في الصحف والمجلات ، قصيدة بعنـوان «جصراح» ، يتحدّث فيها حاوي عن تجربة عاطفية حصلت له مع فتاة ليم تسلمب لعبيّه وداست على ظلبه كما يقول . وصور القصيدة تقريرية مباشرة ليس فيها فنسّية تذكر ، إضافة إلى أنسها لا تعمل معاني أوسع من الد لائة السطحية لكلماتها . ومما جاء فيها :

دست على قلبي ولم تسمعي في صمته الداجي أنين الجراح وكنت وكنت في حلمي وفي أضلعي عصفورة تشدو أغاني الصّباح (١) ومن أبياته الشعرية التي كان يرددها في تلك الفترة ولم تكن

تحمل فكرة محددة :

أنا لك خبِد"ن اليالي الجنون"

ئنا السرّ ، لو يعلــمــون°

يرونك ِ فوق الهوى والبنسون ُ

و الهتف بالسر" : لو يعلمــون (٢)

أمتا أول قصيلدة نظمها حاوي بالقصدى ، فقد نشرت فلي مجلسة

<sup>(</sup>۱) د. إيليا حاوي ؛ منع خاليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ دار الثقافة ؛ بيروت ؛ ط۱ ؛ ۱۹۸۸ م ؛ ص : ۳۵۳ (۲) نفسه ؛ ص : ۳۳۹

( العارانين ) ، فاي العادد الثنامن من عمام ١٩٣٥ م \* ؛ وهيها وصف الطبيعاة وجمالها ، إضافة لموضوعها الرئيسي الذي يتحدث عمان فراشة أصيبت في جناحيها . ومما جاء في مطلع القصيدة :

استفاق الحقل في فجر الصربيع يتألّق والصّبا في مسكر العطر تضوع وترقرق يا منى الاطفال يا حلم الزهور أي ورده شوكها أدماك يا أخت العطصور مستبده (١)

والسعلاحظ في النماذج الشعيرية السابقة ، أن حاوي كان يسوغ زجله باللغة الفميحة فقط ، والتي لم تكن في تلك الفترة أكبر همته ، ولكن عندما إلتحق بالجامعة الا مريكية ببيروت في العام الدراسي ولكن عندما إلتحق بالجامعة الا مريكية ببيروت في العام الدراسي ومقصود ، وكانت أولى قصائده في ذلك الوقت ، قصيدة «يهوه» أو «أهريمان» التي كلتبت عام ١٩٤٦ ، ونثرت في مجلتة ( العبروة ) عام ١٩٤٧ / ١٩٤٨ (٢) ؛ وفيها يقف الشاعر عاجزا أمام إله الشر ( أهريمان ) ، اللهود الدموي ( يهوه ) ، اللهذيان يمثلان رمزا واحدا واحدا الشريرة التي تقف في وجه كل خير وتسحقه ، وتهدم أحلام الشباب ، وتقوض آمالهم . يقول في مطلع القصيدة :

إله وأيِّ إله كؤود ْ

يرودا يرودا الوجودا

يجرّ البريء إلى أسرِه.ِ

ويضحك في سره ِ

<sup>\*</sup> لم استطع الحصول على القصيدة من مصدرها الاصلي ، واكتفيت بنقل ما جاء منها هي كتاب ( إيليا حاوي ) سالف الذكر ؛ ص : ٢٤٢ (١) د . إيليا حجاوي ؛ مجع خليل حاوي في مسيحرة حياته وشعره ؛ ص :

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ٣٤٣ . وقد جاء في الكتاب أنّ هـذه القصيـدة نشـرت في مجلّة ( العروة الوثقي ) ، وأظنّ هذا خطأ مطبعياً ، وإنتما نشرت في ( العروة ) اللبنانية . ومـع ذلـك لـم أسـتطع العثـور على نسـخة ( العروة ) التـي نشـرت فيهـا القصيـدة ، وإكــتفيت بإيرادها من كتاب ( إيليا حاوي ) سالف الذكر ، الذي وردت فيـه القصيدة كاملة .

فما أنسة الموجسع سوی نشفشم ممشع (۱)

ونلمح فلي القصيدة السوداويكة والعبشيكة المنبثقة ملن يلأس الشاعر أمام جبروت الحياة وظُلَم الظلروف المحيطلة ، التلي سلتبرز في مجموعة حاوي الشعرية الا<sup>و</sup>ولي «نهر الرماد» بثوب جديد ، وإحساس أعمق وأشمل بالمحضارة الإنسانية ومظاهرها الزائطية ؛ وهلو إحسلاس سنراه يتسارع ويتعارك مبع إرادة الحياة فلي المجموعاة الشعرية الثانية 🦽 الناي والريحى ، وينتصر إنتصارا ً مروعا ً فـي المجموعـة الثالثة ﴿ربيادر البوع ﴾ ، ويعود إلى عراكه في المجموعـة الرابعـة «الرعد الجريع » عجموعة التما ول والأمل بمستبل عندي مشرق الملامح حليث ينهازم ، شمّ ينتصار هي النهاية هي المجموعة الشعرية الأخيرة ررمن جعيم الكوميديا) ،

ونقتبس مـن قصيـدة «اهريمـان» مـا يلـّخـص عجــز الفاعليـّــة المقاومة الذي صوره الشاعر :

أما من يد فوق تلك اليدر

تصدك يا معتدي

أما مبن شعاع ينبر"

ويخلو منك الضمير ؟

ضميراك أم عتصة لا تعي

لك الويل يا مطجعي

شبابي ويا للشباب ً

حرمته حتى الا ماني الكذاب (٢) ،

ونعود إلى قصائد حاوي التي كانت تعبسّر عن تجربة ذاتية مع إحدى الطتيات اللواتي دخلن حياته . من هـذه القصـائد ، قصيـدة ﴿﴿قربـان البسدى التي تشبرت فلي العلدد الأول ملن مجلِّلة ( العلروة ) علام

<sup>(</sup>۱) د. إيليا حاوي ؛ مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ٣٤٢ (٢) نفسه ؛ ص : ٣٤٢

۱۹۵۰ (۱) ؛ ومطاعها :

اتعبني فيض الحنان البري

يا ليتها تزدري

او لیتها تخدع⁴

يهون - لو تجفو - الجفا الموجع (٢) .

وهي تبربة عاطفية فاشلة أيضا عصلت مع فتاة كانت تعاكس خليلا في الوقت الذي تتمنسع فيه عليه وتصده بفتور ، بينما هو يحترق من الداخل . وتمنسُّعها هذا جعله يراها باستمرار في نومه وهو يضمسها ويحضنها ، لكن ذلك لم يُرو ظمأه ، لانسّه لم يكن يضم سوى شبع يفني مع الصباح ؛ ولذا نراه يعلن سامه منها ، لانسّها لا تبادله مشاعره الصادقة الملتهبة بمشاعر مشابهة :

سئمتها ربي ، سئمت الخيال ا

سئمتها تحنو ، وما أجتدي

إن مسحت باليد ِ

على شخوبي والشنا الصبهبِدرِ (٣) ،

بعد هذه المرحلة توجّه خليل إلى نشر قصائده في مجلسة (الاداب) البيروتية ومجلسة (الاديب) كذلك . وكان عندها قصد عبر المنحنى الاول في طربق تطبوره الفنسي ؛ فكانت قصائده النصي نشصرها في (الاداب) الخوى فنسياً من تلك التي نشرها في (العروة) .

وكانت أوّل قصيدة نشرتها (الاداب) لعاوي ، قصيدة« إشراق ي(٤) . وفيها تحدثُث عن طبيعة عشقه ، وماهيّته النابعة من ندى الصحو ونسمة الطجر ، العشق الذي يفجّر جداول النمر ويطتّق اللورود ويشليع

<sup>(</sup>۱) د. إيليا حاوي ؛ مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره؛ ص : ٣٥١ هنا ورد أيضا ً أن هذه القصيدة نشرت في ( العصروة الصوشقي ) ، وقد سبق تعليقنا على الأمر . ولم أستطع المحمول على العدد الذي نشرت فيه القصيـدة ، واكتفيـت با لاطلاع عليها كاملة فصي كتـاب ( إيليا حاوي ) سالف الذكر .

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ٣٥١

<sup>(</sup>٣) نفسه ب ص : ٣٥٢

<sup>(ُ</sup>غُ) ! لأدابُ ، المعدد الثاني عشر ، كانون ا لأول ١٩٥٣ ؛ ص : ١٤

العطور بقلبه :

من نكِيِّ الصحو أهوائي ، ومن نسمة طجر ِ ،

من صفاء علوي " فاض في ليلة قدر ٍ ،

ورؤى الليل بقلبي سلسلت جدول خمر

فتسّلت فيه ورودا وأشاعت خفق عطر (١) .

إنسها خلم الشاعر في أن يعظى بطتاة بِكّر عطيفة مثل نفسه ، خلمه الذي سيقوده إلى ربيع دائم الخضرة . لكنسّه بعد ذلك يقع في بصراشن إمراة لا تعرف للطهار معناى و لا للعفاف ، إمارأة شهوتها حاملى ونارها السوداء ثورة كفر كادت أن تُغوّر خلمه الجميل وفجره في دخان لهبها الكثيف :

بعد حمسّى خورت في اللهب الداخن فجري

باكثر َت عمري بنار حصدت نضرة عمري (٢) .

إلاَّ أنَّ الشاعر **هي نهاية القصيدة ، يتغلَّب على مـا ألَّـم بـه** من كآبات وهموم ، ليخرج منتصراً بسبب إشراق هكره :

ما الكآبات وهم " قد " من جهمة صخر ِ

ما الكآبات إذا مامسكَها إشراق م شكري (٣) .

والقصيدة بهذا المفهوم تعبّر عن رفض الشاعر للرذائل المجلتمع الذي يعيش فيه ، رذائل ليالي بيروت ؛ كما سيمّر معنا .

بعد ذلك نشرت ( الأداب ) لحاوي قصيدة «في غيبة الحلم» (١) ، وكانت مقدمته النشرية لهجا : " إلى كال من عانى الهزيمة بعد الكفاح ، ولكنه لم يستسلم ، لأن الكفاح في روحه ودمه " (٥) .

وهي قصيدة سياسية قالها حاوي هي جملة ما قاله اثر إعدام زعيـم الحزب القومي السوري ( انظـون سـعادة ) ؛ وهيهـا يبيّــن حـاوي انّ

<sup>(</sup>١) الأداب ، العدد الثاني عشر ، كانون الأول ١٩٥٣ ؛ ص : ١٤

<sup>(</sup>٢) نفسه ي ص : ١٤

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١٤

<sup>(</sup>٤) الأداب، العدد الثاني ، شباط ١٩٥٤ ؛ ص : ٣١

<sup>(</sup>ه) نفسه ؛ ص : ۳۱

استعداد رجحال الصحصوة وأعضاء العجزبةلكم يكحن بمستوى التحديبات والاخطار التي تعرّضوا لها ، ممّا تسبّب في هزيمتهم :

نحن لم نحمل من الليل سوى وهج النجوم.

وسوى بارق طهر رفِّ في العتم الأثيم.

واختزنكا من زهيد الزهو في عهد الهموم.

خمرة تمسح عن أضلعنا ذكري الجحيم ِ (١)

ثمّ يذكر نتائج هذه الهزيمة على صعيـد خارطـة العمـل السياسـ هي بيلاد الشيام ، وحال أعضياء البيزب وقيد أختذوا ينتظيرون النصير إنتظارا ً عقيما ً دون القيام بأي " فعل :

وتشبتا ، ورآتا القجر أتصاب وجوم ِ

وجفونا ً حَسَفِينَت ، أودى بها لفح السموم.

ترمق الا'هق٬ وترجو مهبط الطلِّ الرحيم.

ترمق الأفق وترجو رجعة العلم العظيم (٢)

وخبتم القصيحة بالتاكيد عبلي ضعبه الاستبعدادات مقارنتة بالتحديات ، ذاكرا ً ما كان ملن أمسلنا وحافرنا الللذيئن تسبيبا في تشكيل مستقبلنا .

و لا أجد في القصيدة ما وجده ( إيليسًا حاوي ) من أنَّها " مموّهة ا لاتباهات والغاية ، وهي ملن التمتملات والتقميّمات والإيناءات ، وليس لها اليقين اللواضح المعبالم . وقيها ترجِّللح فللي الغايلة والمطلب " (٣) . فالقصيدة مترابطة فيما بينها ، وأسلوب طرح الفكرة واضح المعالم ،وما يريد حاوي أن يوصلت لللاارىء بُيِّن لا يحتـمل التأويل .

شمّ نشرت ( الاداب ) لحاوي قصيـدة ((الخـضرة الطـافرة» (١) ؛ وهي وصف للريف طححي فصل الصربيع ، حلين تنبسلط المساحات الكلفراء

<sup>(</sup>١) الأداب ، العدد الثاني ، شباط ١٩٥٤ ؛ ص : ٣١

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۳۱

<sup>(7)</sup> مع خلیل حاوی فی مسیرة حیاته وشعره ؛ ص : (7) ) الآداب ، العدد الثالث ، آذار ۱۹۰۶ ؛ ص : (7)

المزركشة بالزهور المتناشرة هنا وهناك ؛ وهيها صور كشيرة تعبسر عن الإحساس بهذه النفيرة والحياة المتطبسرة ، التي سنرى امتدادها – فيما بعد – فيي تلبك القصائد من «نهبر الرماد» التبي عبسرت عن البعث ، وانتمار الحياة والنصب ، على الموت والجدب . وممسّا جاء في مطلع القصيدة :

یا نبشة حصرٌت خمول التراب والمشلج ینجل بزهو الهضاب وخضرة الصمرج بها طفصرة تسلسّقت اعتابنا والقبصاب یا مرج یفدیك سریر الهاوی بطیبه ، والوشوشات العذاب ویا غمام الزهار أي یصد شددّت علی الارض غمام السحاب (۱)

ونشير بعدها حاوي قصيدته «في المطهر» (٢) ؛ وهي قصيدة ذاتية تمنسّيي فيها الشاعر لو يتطهسّر من توافه الدنيا كلسّها ، التي تشغله عن تحقيق طموحاته ومراده في أن يكون سيفا ً للدفاع عن ذُرى الحقّ :

ربي ! متى أصفو وأخلص جوهرا

ومتى ، متى ربّي أخلتي المطهرا

وأثور في الاقاق حقسًاءً مُشهَرا

ئ<mark>ېني الحياة</mark> ذرى ، وأحياها ذرى

في يقظتي الكبرى ، وفي خَنَد َر الكرى (٣)

ويبدو لـي أن خليه كان يستشرف الدور الذي عليه أن يؤدّيه في المستقبل ، لـذا أراد أن يتطهّر مـن أدران الحياة ، ليتمكّن مـن تحـمّل هذا العبء . وسنرى امتداد هذه القصيدة الفكري في قصيدة «السبندباد فـي رحلته الثامنة» مـن مجموعة «الناي والريح» ، عندما يتجرّد الثاعر من عوالقه القديمة ، من أجل الولوج إلى غياهـب المستقبل ، والغوص في عوالمه .

شمّ نشرت ( الأداب ) لحاوي للصيدة (رالذرى البيضاء )) أو (رأدونيس

<sup>(</sup>١) الأداب ، العدد الثالث ، آذار ١٩٥٤ ؛ ص : ٤٠

<sup>(</sup>٢) الأداب ، العدد البادس ، حزيران ١٩٥٤ ؛ ص : ١٦

<sup>(</sup>٣) نفسه ، ص : ١٦



والمسيح (١) ؛ وهيي تصويبر لمحاكمة ( أنطون سعادة ) التي انتهت بإعدامـه ، والتي يبيّن فيها حاوي أنّ تهمة النيانة كانت قد قبررت على سعادة قبل محاكمته ، مما يبعلها محاكمة صوريّة .

واستخدم في البناء الفني هنا رمزا ً دينيا ً تمثّل في صلب ( المسيح ) وقيامت بعد ثلاثة أيام ، ورمزا ً أنطوريا ً تمثّل في ( ادونيس ) الني قتلم خنزير بعري ، وتمكتنت ( فينعوس ) من إعادته من العالم السفلي ستة أشهر من كلّ عام :

ادنيس يرتمي هي الليل

شلواء غالُه الوحش الجموح ا

والمسيح•

ذنبه أنَّ الدّري البيضاء في عينيه.

يحيا دونها الطكر الكسيح (٢) .

وقد أتى خليل بهذين الرمزين ، ليؤكتد بعث روح الزعيم من جديد في مبادئه وحزبه ودعوته - كما كان يرى هي تلك الفترة - على صعيد الطكـر الـذي تحمله القميدة ؛ أممّا من الناحية الفنتية ، فقد عمّق مـن خبرته فـي التعامل مع الرموز الثقافية المختلفة ، التي بد أها فـي قصـاً د «أهريمان» و «قربان الجسد» و «في المظهر» . إلّا أنّ نهايـة «الـذرى البيفاء» اقـرب إلـى الياس منها إلى الامل

أترى تحتفل الشمحس بذكراه

فتحكي عنه يوماءُ وتبوح ُ ؟ (٣) .

نشر خلیل بعد هذه القصیدة ، قصیدتی فی مجلسة ( ا $^{\prime}$ دیب ) ؛ ا $^{\prime}$  ا $^{\prime}$  و الثانیة  $^{\prime}$  العتبسة الباردة  $^{\prime}$  (  $^{\circ}$  ) ،

<sup>(</sup>١) الاداب ، العدد الخامس ، أيار ١٩٥٥ ؛ ص : ٥٧

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۵۷

<sup>(ُ</sup>٣) الاداب ، العدد الخامس ، أيار ١٩٥٥ ؛ ص : ٥٧

<sup>(3)</sup> |  $k^{0}$ ديب ، الجزء العاشر ، نوطمبر ١٩٥٦  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$ 

مع أن الاخيرة كتبت قبل الاولى بفترة طويلة . وعن الظروف المحيطة بقصيدة «غيرة المميت» قال (إيليا حاوي)إناه في الطاحة الممتدة من عام ١٩٥٣ - ١٩٥٥ كانت تشغل خليل هموم عاطفية وواقعية ، وتم فيها التقاؤه بطالبة في البامعة أعجبته مين خلال ما دار بينهما من مناقشات أدبية وسياسية ؛ ﴿ إلا أن تلك الطالبة كانت تقف مع خليل عند حدود معينة وفينقة أَسَرَتُهُ أسرا مُحكما ، بعد أن غادرته ونا أمنا أو تعاوت بذاتها من أجل ذاتها . وسرعان ما ساءت الاحوال بينهما دون أن تفادر جراحا لا تندمل ... وفي حدود تلك الفيترة بالذات نظم خليل قميدة مين وحيي ملتبه بتلك المصرأة وميا عرف منها ؛ وتليك القميدة مين وحيي ملتبه بتلك المصرأة وميا عرف منها ؛ وتليك القميدة كانت آخر قصائده قلبيل قمائد أو أناشيد منهر الرمادي كالله العميدة كانت آخر قصائده قلبيل قمائد أو أناشيد منهر الرمادي كالهرا) . وممتا جاء في مطلعها :

ذكريات الأسى هدمت نعيمي وجحيم ذكرى البحيم القديم. ما لنا نحمل العنيوم من الماضي وننسى الندى وصحُّو النجـوم. وصباحاً لنا وواحة شمص ودروباً للحلم خلف التخوم.

ذكريات للريح اطعمها الكفرا وأبقى على اذّكار اليحسم (٣) اممّا قصيدة «العتبة الباردة» ، فيعود تاريخ كتابتها إلى عام ١٩٤٧ (٣) ، وإن كانت قد نشرت عام ١٩٥١ ؛ لذلك فإن مستواها الفنتى متواضع مقارنة بالقصائد المنشورة في مجلعة (الاداب) . والقصيدة تتحمدث أيضاء علن علاقحة عاطلفية مصرّت بالشاعر وانتهت بالفضل ، ولم يبق منها سوى ذكريات بعيدة كانت له مع تلك الواعدة التي للم تكن تفي بوعدها ؛ كما يملور الشاعر إحلساسه بالغربة في الانمساكن التي شهدت ذكرياته الجميلة ، ويفضّل أن يعود إلى الغربة الحقيقية،

مالي أرود التلّ ، والمنتني

لانسّها ستكون أرحمُ به من لخربته الداخلية :

<sup>(</sup>۱) مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ٤٠٠ - ٤٠٠

<sup>(</sup>٢) اللاديب ، البَزء العاشر ، نوطمبر ١٩٥٦ ؛ ص : ٨

<sup>(ُ</sup>٣) د. إيْلَيَّـا حَاوِي ؛ مبع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ٣٤٧

إنى غريب هنا

فالعاصف المظلم

صحا ، وشاد الهول مستكبرا

يا ملعبي ما زلت خدن السرى

وغربة الاقاق بي أرحم ً (١) ،

وفشيله المسحتمر هخذا فحجي اسحتمرار عملاقاته العاطفية ، سيبرز واضحاءً جليسًاءً في كثير من قصائد ﴿(نهر الرمادِ) ، وسيعطي أبعاداءً فكريّة متنوّعة من خلال تباربه التي سنطّعلع عليها فيما بعد .

لـم يبـق محن الطّمائد التي نشرها حاوي شي الدوريات ولم يضمّها إلى ﴿رَنهر الرمادي إلَّا قصيعة ﴿فَنِي بِلادهِم ﴾ (٢) ، التَّي قيلت إبسّان العدوان الشلاشي على مصر عام ١٩٥٦ ، وكان خليل آنذاك طالباءً في جامعة ( كيمبردج ) ؛ بمعنى أنسّها قيلت بعبد كشبير مبن القصائد التي جاءت في ﴿نهر الرماد ﴾ ؛ وهنا يطرح السبؤال التالي نفسـه : لماذا لم يضم خليل هذه القصيادة إلى مجلموعة ﴿رنهار الرماد ﴾ ؟! وجواب ذلك هي اعتقادي ، أنَّ هذه القصيدة لا تنسجم مع الرؤية التـي حكمت قصائد ﴿ رَبُهِرِ الرمادي ، كون ﴿ وَفِي بِلادهم ﴾ تتبيدٌتُ عمان حادثـة معيستنة مرتبطة بزمان ومكان محصدٌديثن ، في حين أنّ « نهر الرمصاد » ذو طابع إنسانيّ عالميّ بالدرجة الأولى . أمّا ملن الناحيلة الفنّيلة فإنّ قصيدة «رفضي بللادهم» احتوت عملي عبدد كبنير منن العبنارات التقريرية المباشرة ، التي يعود سببها إلى المالحة النفسية التلي كان فيها خليل ، إذا علمنا أنَّ القصيدة قيلت فيي خيضم ۖ معارك العدوان الشلاشي ؛ بينما قصائد ﴿ نهر الرماد ﴾ تفتلف عنها كشيراءً کما سنری .

الباء حاوي قصيدته هلذه من مقهى بريطاني فيه مذياع ينقل أنباء المعارك:

<sup>(</sup>۱) الادیب ، البزء الصادي عشر ، دیسمبر ۱۹۵۳ ؛ (۲) الاداب ، العدد الثاني ، شباط ۱۹۵۷ ؛ ص : ۱۰

" ضجيّة المقهى ، وعين الطالب المصريّ

في عيني ، وأنباء القتال :

جیشنا یضرب مصر ،

جيشنا يزحف ، يحتلّ القنال (١) .

ويُستور الشاعر إحساسه في هذه الاثناء بانته إنسان منبوذ مشعّد مهدد ، بسبب النظرات العدوانية التي كان يكيلها الإنجليز لكلّ علربي ، كماأن في القميدة استشرافاً لحوادث لبنان الطائفية في عقد الخمسينيّات سالاه حاوى على لسان هؤلاء الإنجليز :

اصرخوا : إنسّك منبوذ غريب ،

وغداءً يندكُّ لبنان ،

ويئنفي شعب لبنان ، ويستعطي الشعوب (٢) .

شمّ يهاجم اليهاود اللذين صلباوا المسيح قبل مثات السنين ، وعادوا ليصلبوا شعب فلسطين في عصرنا الحديث ، فيبشّر با لانتقام الذي سياتي على سواعد العرب في كلّ مكان ؛ إنّه اليقين الذي سيعيد الحقّ إلى نصابه ، ويثأر لضحايا المعتدين :

بيقين العين واللمحس أراهم

من شمال وجنوب ا

من ألااصي الائرض جاءوا

يعبدون المحقِّ هي أرضي وتحرير الشعوب ُ

يحملون الزيت والفار َ المندُّى والطيوب ُ

للضمايا .. ولذكرى جيلنا المدموغ

بالنار ، بأحقاد العروب (٣) .

وهكـذا نـاتي عـلى القصائد التي نشرها حاوي ولم ترد هي «رنهر الرمادي مجموعة خليل الشعرية الأولى التي صدرت عام ١٩٥٧ .

<sup>(</sup>۱) الأداب ، العدد الثاني ، شباط ١٩٥٧ ؛ ص : ١٠

<sup>(</sup>۲) نفسه یاص : ۱۰

<sup>(</sup>۳) نفسه یا ص : ۱۰

ولمين تخضع هذه المقصائد للدراسة اثناء حديثنا عن الصورة المغنية عند حاوي ؛ لانسها تمثسّل مرحلة غير ناضجة من مراحل التطور الفنسّي لديبه ، إضافية إلى أن الشاعر قد رفض أن تكون هذه المقصائد تأثيرة دخوله إلى قلوب قرّائه .

Text Stamp

الفصل الأول مجموعة (نهر الرماد) الشعرية

مدخل إلى المجموعة الشعرية :

يعـد معظـم النقّاد «نهر الرماد» قصيدة واحدة طويلة مكوّنـة من خمسة عشر نشيدا و بعضهم اعتمد في ذلك على رؤيته النقدية (۱) ، وبعضهم (۲) ارتكز إلى العبارات التي أوردها (خليل حاوي ) في آخر المجموعة (۳) .

إلا أنني أرى أن المجموعة عبارة عن خمس عشرة قصيدة مستقلتة ، وال كان بعضها يتلاقى في الرؤية الفكرية ، والحالة النفسية ، والتموّر المعاثل لعلاقة الشاعر بما حوله ؛ لأن القصائد الطويلة والتموّر المعاثل لعلاقة الشاعر بما حوله ؛ لأن القصائد الطويلة لها طابعها الخاص ، ومميزاتها الفنية والفكرية والتبربة الشعورية الواحدة ، إذ لا نستطيع في حالة قرائتنا لقصيدة طويلة ذات فصول عديدة - كما هو الحال عند حاوي نفسه في قصائده الكبرى - أن نصائل جزءا منها أو نفهمه دون أن نقرأ القصيدة كاملة ، وبالترتيب الني جاءت به فمولها . وهذا الامر ليس متوفّرا في (نهر الرماد) ، فكل واحدة من قصائده تحمل عناصر القصيدة المتكاملة ، ويمكن قراءتها وتذوّقها واستيعاب ما جاء فيها من فين وفكر بمناى عن القصائد الاخرى ، دون أن نشعر باي نقص في التعبير عن التبربة . فينيف إلى ذلك أن «نهر الرماد» يضم بين دفئتيه رؤيتيئن

نفيصف إلى ذلك أن «نهر الرماد» يقم بين دهاية رويدين فكريتين متناقم والعبثية فكريتين متناقضتين تماما الله ولي تحمل روح التشاؤم والعبثية والصرفف لكل معطيات الواقع بكافتة ابعاده وهي منتلف مستوياته الويبرز ذلك هي القصائد العشر الاولى إضافة إلى قصيدة «المحبوس في أوروبا» اوالرؤية الثانية تدعل الامل والتفاؤل ببعث جديد ليلامتة العربية وبمستقبل مشرق الموسنرى ذلك في قصائد : «بعد

<sup>(</sup>۱) أسعد رزق ؛ الأسطورة في الشعر المعامر : الشعراء التصوريون ؛ منشورات مجلسّة آفاق ؛ بيروت ؛ دون (ط) ؛ ١٩٥٩ ؛ ص : ٢٧

<sup>(</sup>۲) د. سامي سويدان ؛ دراسة بنيوية لنص شغري : قصيدة نهر الرماد ؛ الفكر العربي المعاصر ، عدد (۲۱) ، ۱۹۸۳ ؛ ص : ۵۳

<sup>(</sup>۳) خالیل حیاوی ؛ دیبوان خالیل حاوی ؛ دار العودة ؛ ۱۹۸۲ ؛ ص : ۱۶۳ . فقد قال : " نظمت هذه القصیدة ؛ و۱۹۵۷ فی لبنان ..." ، یقصد مجموعة«نهر الرماد».



الجليد » ، «حبّ وجلجلة » ، «عودة إلى سدوم» ، «البحسر» . هذه القصائد التـي نُظِم ثلثاها فـي لبنان ، وثلثها الاخـر فـي ( كيمـبردج ) ، خاصـة قصائد : «المبوس فـي أوروبا» ، «حبّ وجلجلـة » ، «البحسر» ، «عـودة إلــي سـدوم» (۱) ، و «بـلا عنـوان» (۲) ، كانت قفزة فنية وفكرية عند حاوي مقارنة مع القصائد

التي عرضنا لها سابقاء ؛ وهذا ما جعله يرفض الاعتراف إ لا بالشعر الذي ظهر في «رنهر الرماد» وما بعده من دون ما تقدمه (٣) .

ولعال هذه القفرة التي جاءت واضحة جليسة في مستوى الرؤية الفكرية ، عائدة إلى سبعة الشقافة التي حاصلت لحاوي في تلك الفترة ، من خالال التحاقات بالجامعة الانمريكية ببيروت ، ثم جامعة كيمبردج ببريطانيا ، إضافة إلى الانزمة النفسية الحادة التي كان وراءها خاروج حاوي من (الحزب القومي السوري) ، مما جعله يشعر بفراغ كبير ما حولته (٤) . ولهاذا كانت القصائد العشر الاولى في هذه المجموعة تعبيرا عن الازمة والحيرة والوحدة والياس القاتل من كل ما ينضحه واقع الشاعر الذي هو واقع أمسته كلسها ؛ في حاين استطاع في القصائد الانيسرة أن يمتطي نامياة الفحد المشرق - كما شبحدي من القصائد الانبيات الفحرة والينس القاتل من على منها شبحدي المنتورا وأن ينصرج ما المنتورة - وأن ينصرج من أزمته التالي كان يعانى منها منتصرا ومنتشيا والبعث البديد .

الرؤية التشاؤمية في ≪نهر الرماد» :

ظهرت هذه الرؤية المتشاؤميّة من خلال أربع طروحات فكرية ؛ هي :

۱ - إنكار الشاعر لمعطيات الخضارتين الغربية والشرقية ، لا ُنّهما
متشابهتان في الجوهر ، وإن إختلفتا في المظهر ؛ ومثّل هذه
التبربة قصيدتا : «البخّار والصدروييش» ، و «المجلوس فيين

<sup>(</sup>۱) د. إيليا حاوي ؛ مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ٤٦٩

<sup>(</sup>r) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۴۳(r) د. إیلیا حاوی ؛ ع خلیل حاوی فی مسیرة حیاته وشعره ؛ ص : (r)

<sup>(ُ</sup>عَ)ٰ نفسه ۽ ص : ٨٣

- ۲ هجومت على المدينة كونها في نظره موطن الكفر والفساد والعهر والرذيلية ؛ وقد برز ذلك في قصائد : «لاليالي بيروت» ، «دنعش السكاري» ، و « سدوم » .
- ٣ فشله المستمرّ في علاقاته مع البنس الآخر ، كتعبير عن الإحساس بالغربة وانسحاق ذاته الاجتماعية ، مما أدّى إلى عبزه عن المتفاعل الكامل مع المجتمع المحيط لائته يعرفض العلاقيات السائدة فيه . ومحثّل ذلك قصائد : «جحيم بارد» ، «بلا عنوان» ، و «الجروج السود» .
- إستسلامه أمام وطاة العزمن وجبروته ؛ الزمن الذي يحيل حلوة الحيّ والائم الرحيمة إلى عجوز شمطاء ؛ الزمن الذي حشر الشاعر في مصهر كبريت في جوف حوت ؛ العزمن العذي أبقاه أسعيرا حست تبعشرت أعضاؤه في أنحاء سبنه . والقصائد التي أبعرزت تلبك القضية : «دعوى قديمة » ، «في جوف حوت» ، و « السبين » .
- ۱ البحّار والدرويش: وهي أوّل قصيدة تطالعنا في المجموعة ، وفيها نصرى الشاعر بحسّارا ً طوّف مصح ( يوليس ) (۱) و ( فاوست ) (۲) ، شمّ تنكسر للعلم والمعرفحة النصي أنتجتها الحضارة المادية كما فعل ( هكسمي ) (۳) ، وانتهمي بده المطاف إلى منبت التحصوّف على ضفاف

(۱) يوبيس: من مشاهير أبطال الإغريق ، كان في الحصان الخشبي الذي دخصل طروادة ؛ وعندما عاد من الحرب منتصراً ، تعرّض إلى أهسوال ومخاطر كثبيرة أبادت كلّ رجاله ؛ وبقي تائها ً في البحر عشرين عاما ً قبل أن يعود إلى زوجته بنيلوبة . انظر : معجم الاناطير اليونانية والرومانية ؛ ترجمة وإعداد : سهيل عثمان ، عبد الحرزاق الانهام ؛ الاداب الانجنبيمة ، العدد الثاني ، تشرين الانول ١٩٧٦ ؛ ص : ١٥٥ – ١٥٨ (٢) فاوست : أصلهما أسطورة شعبية ألمانية تتحدّث عن عالم كيميائي

(٢) فاوست : اسلَّها اسطُورة شعبية المانية تتحدُّث عن عالم كيميائي يُدعى فاوست ولد في أواخر الطّرن الخامس عشر ، وقد وقبّع اتفاقاً بدمه مع الشيطان على أن يعطيه المعرفة . وقد أخذ يوهان غوته بهذه الاسطورة وصنع منها مسرحيته الشعرية المشهورة ( فاوست ). انظر : فاوست ؛ ترجمة : مصمد عوض محمد ؛ مطبعة الإعتماد ؛ مصر ؛ ١٣٤٨ هـ – ١٩٢٩ م .

(٣) هكسلي : هصو توماً و هكسلي ( ١٨٢٥ - ١٨٩٥ ) العالم البيولوجي الإنجليزي اللذي تنكسر للعلم ، وانتهى إلى التأمسل بالقضايا الماوراثية والدينية . انظر : ريتا عوض ؛ أعملام الشعر العربي المحمديث ، خليل حاوي ؛ المؤسسة العربية للمدراسات والنشر ؛ بيروت ؛ ط٢ ؛ ١٩٨٤ ؛ ص : ٣١

الكنج ؛ فماذا وجد ؟!

بـد؛ الساعر ظميدتـه بـوصف لرحلـة البحـّار ، ومـا واجه فيها من أهوال ومخاطر ، لاُنسّها رجلة بين الشرق والغرب ، استمرّت إلى أن حطّ في أرض الشرق :

حطَّ ضي أرض حكى عنها الرواة "

حانة كسلى ، أساطير ، صلاة ْ

ونخيل فاتر الظلِّ رخيِّ الهينمات ا

مطرح رطب يميت الحس

طي أعصابه الحرّي ، يميت الذكريات ۗ (١) .

بقد وصل إلى الشرق الخامل الساكن المُغرق في الثبات،حيث جلس درويش شرّشت قدماه في الأرض حتى أصبح جزءا ً منها ؛ وهنا يدور حوار بيل الشاعر البخّار، الذي هرب من الغرب بعد أن يئس من طغيان حضارته المادّية ، وبيل الله الدرويش الله بياءه البخّار ينشد عنده الإجابة على أسئلته ؛ فكان جواب هذا الدرويش:

طرقات الائرض مهما تتناءى

عند بابي تنتهي كل طريق ا

وبكوخي يستريح التوأمان :

الله والدهر السحيق (٢) .

ثم حَمَلُ الدرويش على الحضارة الغربية التي لم تكن في نظره سوى في ورد في الطيع الطيع المؤلف الدرويش ورد في الطيع المؤلف الدرويش ورد في الدرويش ورد في المؤلف المؤلف

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۲

<sup>(</sup>۲) نقسه ب ص : ۱۵

بالفرورة إلى حالة شبيهة بالمصوت ، فيخاطب الدرويش واصطاًّ نطسه : مُبحِرُ ماتَتْ بعينيه منارات الطريق \*

ماتُ ذاك الضوء في عينيه ماتُ

لا البطولات تنجّيه ، ولا ذلّ الصلاة \* (١) .

الصبوس في أوروبا : على الرغم من أنّ هذه القصيدة تقلع فلي منتصلف القصائد النابضة بالحياة في القصائد الأخيرة من ﴿ نهر الرمـادى ، إِلَّا أَنَّهَا لا تندرج ضمحن إطار الرؤيـة التفاؤليـة ، وإنَّمـا تعـدُّ امتدادا ً لرؤية الشاعر التشاؤمية .

وقد بني خليل قميدته هذه على حادثة دينية مستمدة مصن قمصّة مبيلاد المسيح عليه السلام ، جناءت عبلي النحبو التبالي فني إنجنيل ( متى ) :

" ولمسّا ولد المسيح في ( بيت لحم ) ... فـي أيـام ( هـيرودس ) المملك ، إذا مجوص من الشرق قد جاءوا إلى ( أورشليم ) قائلين : أين هو المولود ملك اليهود ، فإننا رأينا نجمة في المشرق وأتينا لنسجد له ... وإذا النجم الذي رأوه في المشرق يتقدُّمهم حتى جاء ووقف فصوق حيث كان الصبي ، فلمَّا رأوا النجـم فرحـوا فرحـا ً عظيمـا ً جـدا ً ، وأتوا إلى البيت ، ورأوا الصبي مع ( مريم ) أمّه ، فَخَصرٌوا وسحبدوا به " (۲) .

من خيلال هذه الحادثة ، طبوَّر حياوي قصيدته ، فجيعل مين امُّته العربية التائهة مجوس الشرق الباحثين عن صبي الصغارة من جديد خللف نجم قادهم إلى عالم العضارة اللذي مثّلته ( باريس ) بصومعاتها الشكرية ، و ( رومنا ) بطلاوسنها الدينينة المعقِّدة ، و ( لنندن ) بمادٌّيتها المفرطة ؛ وكانت النتيجة ضياع النجـم الـذي تـامُّلوا منـه أن يدلسهم على موقع الصغارة هي عالم طغيبان المحادة عصلى الحضارة ا لإنسانية ؛ وبد لا ً من النجم اللذي كلان يشلع قلي السلماء ليلدل

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۱۹ (۲) متى ؛ الإصحاح الثاني . برنابا ؛ الفصل الصابع

على مغارة ( المسيح ).، ثاه المجوس خلف سراج أحمر هزيل في دهاليز لعيضة أوصلتهم لمغارات المدينة ، التي سوّرها أصحابها على أنّها : جنسّة الائرض! هنا لا حيسّة تُغوى

و لا دیسّان یرمي بالحجاره ٔ

ها هنا الوُرُد شوكُ

هنا العُرْيُ طُهاره \* (١) .

وتدور هناك مصاورة بيحن الشاعر وهجؤ لاء المعتقدين بجنتتهم السطلية ، بيسّن لهم فيها أنّ الفكر في بللاده يُولُد ملوّثاءً بعيـداءُ عن الصدق والطهارة ، ومع ذلك يحاول هـذا الطكـر دائمـاً أن يُقْنِع مَن حوله بانته شريف :

> شولَد الطكرة في ( الصوق ) بغيًّا ً ثم تمضي العمر في لفق البكارةٌ (٢) .

وسرعان ما انظلبت مفارة المدينة إلى ما يشبه قاعة رقص ، وعـمّّ الصَّكر وثمل الممجوس فرأوا عفن البدار ذهباءٌ ، ووجل ا لا ُزقَّة خمراءٌ ؛ وكانت نهاية القصيدة واستسلام المجوس والشاعروواقتناعهم بمحا رأواي وهم في حالة انسلاب فكري تامٌ ملن شلدّة السلكر والضياع ؛ ففرجلوا من زيف بللادهم ، ليقُعوا في زيف بللاد الغرب ، وليعبدوا حاجراء يُصْنُع من ليل المقابر حِنانا :

وركعنا خُشُعا ً للكيمياء ۗ

ولساحر ا

كوّر الجنسّة من ليل المقابر"

وعبدناه إلهاءً يتجلِّي في المخاره •

في كهوف العالم السطليُّ

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۱۲ (۲) نفسه ؛ ص : ۱۱۲ – ۱۱۳

من أرض الحضاره٬ (١)

من خلال هلذا العفهلوم ، تقلترب القصيلدة كثليراء فلي رؤيتها من قصيدة «البحار والدرويش» ؛ ويمكن توضيح هذا التقارب من خصلال هذه العلاقات :

، الغرب (طين مُعمّى) (البحّار والدرويش) : الشرق (طين موات) (المجوص طمي أوروبا): الشرق (- وجوه وعقول ، الغرب (- طغَيان الحضارة مستعارة .

المادية .

– تمویه پزوّر – فکر زائف يولد بغياً . كلّ حقيقة .

فإذا كانت الرؤية التي كُكُمُت هذه القصيدة على هذا الشكل ؛ فبا الذي جعلها تأتي بين قصائد البعث والنياة ؟!

في رأيي أنَّ المشاعر لم يُوفِّق في تحديد موقع القصيدة ، إ لا إذا كان قد ارتضى لنفسه و لا مسّته أن يكونوا عبيدا ً للحضارة الغربيـة ، ورأى في ذلك 16لبَعْثُ الذي تحدِّث عنه ؛ وهذا ما ينفيه تعليقه بنفسه على هذه القصيدة ؛ إذ يقول : " هي قصيدة تعلبسر علن ملوت الإيملان في ذات الإنسان الحديث ، وتُحوّل الشاعر إلى ما يشبه الكاهن اللوثني المجذي يقصوم بطقصوس سحرية تُملوّه الصواقع ، وتلوّنه بزخارف تُخلفي نجائعه " (٢) .

من هنا الخول إنّ هذه القصيدة كان يجلب أن تضلم " إلى القصائد العشرة الأولى ، حتى لا تكون التجربة التي عُكُسَت الرؤية التشاؤمية منفصلة عن بعضها .

۲ - لیالی بیروت :

ليالي بيروت التي تضجُّ بالفيق والعرمان والكفحر - كما يراهما المشاعر - كوّنت في نفسه ماساة تغلغلت في ثنايا أعماقه 6حتى غبدا مبن

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۱۵ ، ۱۱۹ (۲) محیی الدین صبحی ؛ خلیل حاوی فی مقابلة ؛ ص : ۱۵۳

المستحيل التخلسّص منها، وارتمى هي أحضان الشكوك والظنون حول ماهيّة الخبر والشرّ ، وأين يكلمن كلل واحلد منهما : في ا لأخبلاق والدين ، أم في مواخير المدينة . وهذا التساؤل له أسباب ذكرها الشاعر ، على رؤسها فقدان الإيمان، وتبلِّد المحس الذي استمرأ الكفر والهوان :

أَنْدُرُ الغُمْرِ مشلو لا \* مُدُمِّي

في دروب هدُّها عبء الصليب ُ

دون جدوی ، دون إیمان

بفردوس قريب

والنيوب (١) .

والشاعر في نهاية القصيدة يقترب من شرّ المدينـة ومـا فيهـا ، وربَّما في تلمك اللفظية غيرق فيي تيارها ، وانهار أمنام سلوتها ومغرياتها .

## نعش السكارى :

يستحضر الشاعر هنا جزئية أخصرى مصن الجزئيات المكوّنة لعالم المدينة ، هي هذه البُفِيُّ التي تفنِّي في المواخير عن العذاري وا لأهل الغَيورين ، في حين أنِّها لا تعلك من العذريَّة والشرف شـيئاءً . كمـا تعرض القصيدة لحال السكاري الذين يسمعون منها أموراء اندشارت منلذ زمن في نفوسهم ، لأنّ المدينة ولياليها قتلت فيهم الشبوق والحنبان إلى عهد الطهر والعفاف ، فما عادت الخاني البُغِيُّ تُجديهم أو تُبُديها :

ةه ما يُجدى جبلاميد الصحاري

نَغُمُ نديان يحكي

عن صبابات العذارى

آه ما پجدیكِ أنت

انت یا نعش السکاری (۲)

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل خاوي ؛ ص : ۲۷ (۲) نفسه ؛ ص : ٤٢

ولست أجد في القصيدة ما وجده الدكتور ( محمود شريح ) مسن أن هده المصرأة التي انسزلقت إلى دهاليز الاشم والفبور تحسن إلى عُدريَّتها الضائعة ، وتتشوُّق إلى حبّ يخلسمها ممّا هي فيه ،وتتحسّر على سالف عهدها (۱) . لأن البغي هنا – وإن كانت جزئية من جزئيات المعدينة – المعدينة بكل ما تحمله من ابتذال وانحراف وزيف ؛ إضافة إلى أن الشاعر كان قد قدم لقصيدته هذه عندما نشرها في مجلسة ( الاديب ) بقوله : " أغنية بعد منتصف الليل " (۲) . والاخاني الحانات والمواخير الليلية ؛ كما الليل مظلع القصيدة كان سؤالا ً استنكاريا ً قريبا ً من الاستهجان :

ولماذا أنت ِ ما ز ِلُثَّرِ

تغنتين العذارى

وصبابات العذارى

انت یا موطوءة النهدیْن

یا نعش السکاری! (۳)

سدوم \* : استحضر الشاعر هنا رميزا ً دينيا ً أقام عليه هيكال قصيدته ، استمدّه من التوراة ، هو اسم مدينة قاوم (لوط) عليه السلام ، التي هي في نَظُر الشاعر المدينة العربية اليوم الا (بيروت ) بالتحديد (١٤) .

وقصيدة «رسندوم» تمهيند للتمنوُّل النذي سنياتي بعدهنا مباشنرة

(٤) د. إيليا حاوي ؛ خليل حاوي هي سطور مـن حياته وشـعره ؛ الشكـر العربي الصعاصر ، عدد ( ٢٦ ) ، ١٩٨٣ ؛ ص : ٢٠

<sup>(</sup>۱) د. محمود شريح ؛ تجربة العدينة فـي شـعر خـليل حـاوي ؛ الطكـر العربي المعاصر ، عدد (۱۰) ، شباط ۱۹۸۱ ؛ ص : ۹۲

<sup>(</sup>٢) الانديب ، العدد السابع ، يوليو ١٩٥١ ؛ ص : ١٠

 <sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٣٩
 ◄ سكن (لوط) منطقة (سدوم) و (عضورة) التي كانت تقلع في ما يُعرف اليوم بالحوض الجنوبي للبحر الميت ، وكانت أرضا محميرة المياه ، وتجارتها بالملح والإسلطات رائجة . وقصية تدميرها معروفة في القرآن الكريم . أنظر : د. عبد القادر عابد هل لنشأة البحر الميت عملاقة بحادثة خسف قوم لوط ؟ ؛ المجلسة الثقافية ، عدد ( ١٠ ، ١١ ) ، ١٤٠٧ هـ – ١٩٨٦ م ؛ ص : ٢٤٩

في القصائد المتبقيـة فـي ≪نهـر الرمـاد » ؛ إذ أنسّهـا القصيـدة العاشرة التي ستبدأ بعدها رؤيـة الشاعر التطاؤليـة ؛ فهـي إعلىلان من الشاعر عن موت الماضي وقنائه ، كونه ذكرى لا تستحقُّ الحياة ، يسبب ما خليفه من معضلات مستفحلة ، جلعل علالم المدينية التجسيد القعلى لها:

> ئى دكرى ، ئى ذكرى من فراغ ميَّت الأفاق صحرا مسحت ما قبلها ثم اضمحلتت خلسّفت مطرحها طعم رمادٌ (١)

ويصوّر كذلك موقفه ممّن يتمسّك بالماضي ، لمجرّد أنسّه ماض يجسب تقمّصه والعيش بداخله ، من خلال حادثة امارأة(للوط)التلي التفتات وراءها لتتحوّل في الحال إلى عمود من الملح الموات (٢) ، ليقول إنّ من يلتفت إلى ماضيه بكلِّ ما فيه ، لا بدِّ أن يقع ضحيَّة المخلِّفات المتحجيرة في هذا الماضي ، ويصبح جامدا ً مثلها :

وتلفَّتنا إلى مطرح ما كان لنا

ىيت ، وسمسّار ، وذكرى

فإذا الهلعنا صمت صفور

وفراغ ميت الاهاق .. صحرا

وإذا نحن عواميد من الملح (٣)

٣ – جحيم بارد : قدّم الثاعر لقصيدته هذه عندما نشرها طي (الأديبب) بطوله :

" إلى المتشرّدة التي رايتها هي عتمة الثارع تُسَبُّ وتُوطأ " (١).

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۸۱

<sup>(</sup>٢) ورد في سفر التكوين : " فالتفتت امرأته إلى ورائها فصارت نصب ملح " . انظر : القديس أطرام السرياني ؛ تفسير لسفر التكوين ؛ قدم له ونشره : أ. يوحنا تابت ؛ جامعة الروح القدس - الكليك ؛ لبنان ؛ دون (ط) ؛ ۱۹۸۲ ؛ ص : ۱۳۴

<sup>(</sup>۳) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۸۳ (٤) الادیب ، الجزء الخامس ، مایو ۱۹۵۱ ؛ ص : ۱۳

فأصل التجربة 6شفسية حقيقية6هي محور القصيدة ، لكنّ ا لأبعاد التـي تنشأ عادة هي الشعر المجليّد تكلون أوسلع بكثلير ملن إطار التجربلة التحقيقي ، وهذا نجده شائعا ً عند حاوي .

هذه المتشردة - التي كان ماضيها فراغا ً قاتلا ً ، وزمنا ً مهـدورا ً لا قيمة له ، ضاع على أبواب المانات في الليل ، بين سُباب السـكارى، وضربهم ، والاعتبداء عليها - عنبدمنا وجندت أخبيرا ومن يلمّنها من المستنلقع المحنى هلي «وعَرَفَتْ دفه البيلوت والمحياة الكريمة مع الشخص الذي انتشلها ، أخذت تتمنّي العودة لما كانت عليه :

ليتني ما زلت في الشارع أصطاد الذباب"

أنا وا لا عمى الصفتتي والكيلاب

وطواهي بزوايا الليل

بالصانات من باب لِباب (۱)

لا'ن َ الذي احتوى هذه المتشرّدة بفلع ليللت ، سلوعان ملا أصبلح بارداء مشلو لاءً يترنسّح بين المحياة والمصوت ، فأصبحت تعاني معه مناخ القلبر ، واكتشافت فيله معنلي الملوت فلي الأخيلاء ؛ إنسلم شلبح ( ألعازر ) (٢) يتجلَّى أمامنا ، وسنراه في هذه المجموعة بوضوح فـي قصيدة «السبجين» ؛ وهبذه الشخفصية انعكباس لمبا طبي نفس الشباعر من خطام سبّبه النطام النارجي المنتشر في كلّ مكان ؛ إنها النرّوي السوداء :

> /// الرؤى السوداء ربسّي صرعته خَلَّلُتُهُ بارداءً مرَّاءُ مقيت ُ **ليت** هذا البارد المشلول<sup>.</sup>

> > يحيا أو يموت (٣)

إنّه كائن صُدِم بوالخعه المؤلم ، فتخطّعمت في ذاته معاني الحيجاة

<sup>(</sup>١) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٤٥

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص : ۳۰۷ (۳) نفسه ، ص : ٤٧

وحرارة الأمل ، فهو شخصية منسخةة ، أو كما قال ( إيليا حاوي ) :
" من أكثر الكاثنات ماساتية في شعر خليل " (١) . وهـذا مـا جـعل
عـلاقته تنقطع حتى بمتشـرُّدة لـن تشـترط عليـه شـيئا ً ، لأن ّ الخـلل
بداخله .

بيلا عنوان : الفكرة الاساسية للقصيدة اتت من علاقة نشأتٌ بينسه وبين فتاة أوروبيسة فيي إنجلترا ، مين أولئك الفتيات الباحثات عن مغامرة ما في أنداء العالم (٢) .

وهيها تبرز ملامح إضافية للرجل الذي طالَعَنا سابقا ً في علاقته مع هذه الطتاة ، ولكن ً الحديث الرئيس يدور حول ليلة الفراق التي تُسبّب فيها ظل الشاعر المنهار . وتتعنتى الفتاة لو تعود إلى عهد الطهر القديم لتبني اسرة نبيلة ، إلا أن آثار الماضي والحاضر تفشل حدوث العلم المستقبل ، إنها آثار الامس الماجن العالقة على جسدها :

لطخ زرقاء في جسمي المهين (٣)

وكما كان الرجل في «جحيم بارد» باردا مشلو لا ، كان هنا من صفر :

إنسها آخر ليلة !

التعد ، كفَّاك من صكر

وني عينيك أعياد ذليله \* (١)

وبإمكاننا أن نلحظ أنّ قرار إنهاء العلاقة ياتي من طرف البنس الاخر ، وليس من طرف الشاعر ، الذي سنرى وجهة نظره في هـذا الأمـر في القصيدة التالية .

و لا أدري كيف رأى ( د. ماجد هفري ) هي القصيـدة صـورة " فـراق

<sup>(</sup>۱) د. إيليا خاوي ؛ قراءة هـي شـعر خـليل خـاوي ؛ الطكـر العـربسي المعاصر ، عدد ( ۲۲ ) ، ۱۹۸۳ ؛ ۳۰

<sup>(</sup>۲) د. سلمى الخفراء الجيوسي ؛ شعر خليل حاوي صوت جيل باكملـه ؛ الأداب ، العدد الرابع ، نيسان ۱۹۵۸ ؛ ص : ۵۰

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ّص : ٣٣

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ٤٥

عشيقيان كتب عليهما الفراق ، فعلا تجرؤ العشيقة على البوح بعنوانها لعشيقها النائي ، لأنها لا تقاوى على تجشيم مارارة الذكارى وهولها " (۱) . ولعل ما ذكرناه كفيل بالرد على هذا التمسور . الجروح السود : هنا نتبيسن رأي الشاعر في فشال هذه العلاقيات ، وتبريره لانعدام التواصل بينه وبين من يتعرف بهن " .

وصوت الشاعر هو المتحدَّث الوحيد في القصيدة ، الذي يصف إحساسه حينما تخلسي عن عشيقته وتركها تذهب مضحيسا ً بها ، لا نسه اكتشف أنسه كان يعيش معها كذبة كبيرة ، جعلته يظلن با نهما كانا جسدا أواحدا ً ، في حين أن كل واحد منهما كان له عالمه الفاص ، وسبده وجحيمه المُميت ، مما جعل حبتهما يتحلول إلى ملزارة وعار ، وللذا تركها تذهب ممع أنده لم يكن يتمنسي أن تنتهي بهما الا مور عند هذه النقطة :

خلّيتُها تروح ا

حنازة خرساء لا تنوح ُ

حميّي جروح.

ودمِّ يُسُوُدَّ في البروح ۚ (٢)

وكما قلت وها الشاعر ربسّما اطلَقَتْ عِنانُ وحياهِ الشعري حادثةً كبيرة او صغيرة ، إلا انتها لا تكون سوى هتيل ، ياتي الشاعر بعدها بما يعتمل هي نفسه ، فتخرج القصيدة من مدلولها المحدود إلى مدلول إنسانيّ عام .

ع دعوى قديمة : وهي تمثّل نوعا ً من تحلبّل الشخصية واضمحالال
 الذات أمام وطأة تحوّل خلوة الحيّ إلى مَسْخ :

جلوة الحيّ

من مطِّ ثدييها إلى البطن

<sup>(</sup>۱) د. ماجد فخري ؛ نهر الرماد لخليل حاوي ؛ شعر ، العدد الرابع ، ايلول ۱۹۵۷ ؛ ص : ۹۳

<sup>(</sup>٢) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٩٩

وألوى أنقها منقار بومه٬ ؟ (١)

إنَّ الشاعر يتروُّعُ من هول اللزمن والعدميَّة الجاريـة هلي علروق الكون ، التي حوُّلت هذه العلوة إلى عنصر بشع (٢) ، في حين أنسّله الا يستطيع أن يفعل لها شيئاء يمنع عمنها هذا الزحف ، لأنّ الـزمن سـحق مقاومته ، فليس لديه سوى الغصّة الحرّي على ما آلت إليه حلوة الحجيَّيْ مرضعة الأمس الرحيصة :

وأنا ثوب بللا ظلّ ، بل ضوءٍ

سوى البسمة في عيني

تستعطى التحيّه (٣) .

هذا التحوّل الذي يمارسـه الـزمن بقصـوة علينـا ، دعـوى قديمـة متاعيدة في عمر الشعوب ، نراها في كلِّ يوم تحيل الجميل إلى قبيح ، والطاهر العقيف إلى عاهر مبتذل ؛ ومع ذلك لم يتـمّ النظـر فـي هـذه الدعوى ، فَتَعُفِّنت والتهمها مارد النسيان :

انسها دعوى قديمه ا

ع<u>فسنت</u> في س<u>لسّ</u>ة للمهمللات

ما لها قاع ، وفيها مارد"

يبتلع الحقِّ المَواتُ (٤)

فالشاعر مع إدراكه لقوّة تأثير الزمن - الذي يراه سلبيّاً فقط -يدرك عبثية التصدي له .

في جوف حوت : تتميّز هذه القصيادة بعملها همّاء خضارياء أوسلع من ذي قبل ، وإحساباً أكبر بسيطرة القوي على الضعيف في هذا الزمن. كما يصوّر الشاعر حجم المعاناة التلي يعيشلها ، والمأساة التلي لا تَدُغُه ينعم حتى بالموت بين أيدي ملن يعلبٌ ، وحياته أصبحلت مضطربلة

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ۳٤

<sup>(</sup>٢) د. آيليا حاوي ۽ قرآءة فيي شعر خيليل حياوي ؛ الفكر العيربي المعاصر ، عدد ( ۲۲ ) ، ۱۹۸۳ ؛ ۳۱

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٣١

<sup>(</sup>٤) نفسه ۽ ص : ٣٤ – ٣٥

خافتة واهنة تنتظر لخُدُرها :

ومتى يحتضر الضوء المُقيت ا

عن بقايا خِرُق شوهاء َ ،

عنيًا عن نطايات المقاهي والبيوت (١)

لقد تعدَّت المأساة ذات الشاعر إلى كلِّ المجتمع ، الـذي يعتصـره الزمن ويكتم أنطاسه ؛ والزمن هـو الحـوت ، ونحـن فـي جوهـه نخـتنق من شدّة الضغط والحرارة :

خُشرَتُ في مصهر الكبريت ﴿

في مستنقع الحمسي

رُسُتُ في جوف حوت'

مضغة يجترّها الغاز البحيميّ السعير، (٢)

بعد ذلك تعمَّق خاوي في تشكيل وتكثيف معالم المعضلة إلىي درجـة جعلته يشكّ فيما إذا كان له في يوم من الأيام ، ماض مغاير لحاضره ، حمل في طيحًاته الصياة والطمأنينـة والإيمـان ، وقـوة غيبيـّـة كـان بإمكانها تحدّي هذا المجهول المظلم ؛ لكنّه لم يَعُد يَذْكُر سـوى انسّـه كان أسيراءً :

عصرہ با کان عمراء

كان كهفاء في زواياه،

تدبّ العنكبوت والخطاطيش تطير٬ (٣) .

فعمره الذي يذكره كـان كهفـا ً ميتـا ً ، عشسّت فيه العنـاكب ، وسكنته الخطاهيش ؛ ولذا كانت نهاية القصيدة استسلام تامٌ إلى الموت الذي تخلِّل أعضاءه حتى أهلكه ؛ إنِّه الاستسلام لأهات الزمن :

وأنا في الكهف محموم ضرير ُ

<sup>18 - 17 : 00 : 17 - 17</sup> 

<sup>(</sup>٢) نفسه ً؛ ص : ٦٤ (٣) نفسه ؛ ص : ٦٧

يتمطئى الموت شي أعضائه

عضه ا فعضوا ، ويموت (١) .

وهذا المشهد يذكّرنا بالرجل الذي عرفناه في (( جحيم بارد )) ، و «ربيلا عنوان» ؛ إلا أنَّ هـذه القصيصدة والتـي سـتليها ، سـتكمـلان جوانب الشخصية المحطّمة المنهارة أمام ظروف المجتمع الظالمة . السجين : الشخصية التي في هذه القصيدة وهي ﴿ هي جوف حصوت ﴾ شخصية واحدة ، لأَنَّ كللاً منهما تعيش هي سجن من نوع ما . لكنَّ السجين هنا تأتيه فرصة للخروج من سجنه المعتم إلىي ضحوء النهار ، إلا أنسّها هرصة جاءت بعد هوات الاوان ، ولذا كان ردَّ السبين عليها 6 القاءَ نفسه في أخضان الموت ، مع أنَّ الهاتف الذي جاءه يحثُّه عصلي الهجرب كان قوياءً ، فيه كل معاني الحياة :

وصدى يهزج من صوب الطريق :

"هي والشمس وضحكات الصغار" ،

وبقايا النفصب في الحقل البوار • ،

كلسها تذكر ظلسي ، تعبي

كفتي المغنتي للبذار

كلسّها تغري وتغري بالقرار " (٢)

لقد كان في الماضي يتمنسّي الخروج ، وبخل كلّ منا في وُسُعِه من أجل ذلك ، لكنِّه فشل ؛ والآن عندما جاءته الفرصة رفضها ، لأنَّ الزمن بالنسبة إليه كان قد توقَّفُ منذ أمـد بعيـد ؛ وتـوقَّفُ الـزمن يعني توظَّف المحياة ؛ فَتَآكَلُ جَسَدُهُ وانحلَّ ، وتبعثرت أعضاؤه ، فكليف يخرج وهو في مثل هذه المحالة ؟ ولماذا يخرج ؟ وإلى ماذا ؟ إلى دنيا تموت !؟ شمَّ كيف يغرج تاركاءُ جسده واعضاءه ، ليسبح شعبحاءُ مجهول المصلامح ، تلاحقه ضحكات الصغار المحتقرة ؟ لذا وضع حداءً لمأساتٍه : ألمانية اشد عائلاً:

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۸(۲) نفسه ؛ ص : ۲۲

ردّ باب الصجن هي وجه النهار. كان قبل اليوم

يغري العشوء او يغري الشرار (١)

إنسها حتميّة الفناء لكلّ من انستحب الزمن من توقيته ، وصدئت في قلبه الثواني ، فمات حسّه ، وقتله سجنه ، سجن الـزمن المتـوقّف الجامد .

الرؤية التفاؤلية في «نهر الرماد » :

كانت هذه الرؤية بعد تطواف كبير في متاهات الضياع والدبيرة والذي والائلم من الواقع المتردّي الذي كانت تعيشه الائمّة العربية ، والذي كان أهمّ نتائجه قيام الكيان الإسعرائيلي عملي أرض فلسعطين عمام ١٩٤٨ .

فقد بدأ المدّ القومي في عقد التمسينيّات ينمو بتسارع مفطـرد ، فنبحت ثورة مصر عام ١٩٥٢ ، وتمّ تاميم قناة السـويس عام ١٩٥٤ ، وفشل العدوان الثلاثي على مصر عام ١٩٥٦ ، وانتصرت ثورة العراق عام ١٩٥٨ ، إضافة إلى قيام الوحدة بين مصر وسـورية فـي العـام نفسـه ، ونجاح حركات الاستقـلال في المغرب العربي باستثناء البزائر .

كلّ هذه الاخداث ألقت بظلالها على القصائد الاخصيرة ل «نهجر الرماد» ، وتعمّقت في نفس الشاعر وتبذّرت في مجموعته الشعرية الثانية «الناي والريح» .

وظسف حاوي في قصائده ذات الرؤية التفاؤلية أساطير الخصب والبعث ، وطعسمها برموز دينيسة مستمدة من التوراة والإنجيل ؛ فجاءت تعمل همساء حضاريا واحدا ، تنامى فيما بينها ليكوّن رؤية شاملة موحسدة للماضي والحاضر والمستقبل الذي توسسم الشماعر فيمه خيرا في تلك الفترة . وهذه القصائد هي : ((بعد الجليد )) ، (حصب وجلجلة ) ، ((عودة إلى سدوم )) ، و ((الجسر )) .

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۹

بعد الجليد : عرض الشاعر هنا لِحالَيْن نقيضيـُ ن مـن خـلال فصليـُــن في القصيدة ؛ هما :

- عصر الجليد : وفيه كانت الأرض - الأمسّـة العربيـة - تعـانـي من المجمودوالموت والمجفاف إلى درجة لم تُبَرّ معها الصلاة نفعا ً من أجل تغيير الحال .

- بعد الجليد : وهو استشراف للبعث الجحديد ، وعصودة الحيصاة ، وانتشار الخصب والنسّماء .

وقمل (عصر الجمليد ) يكاد يكبون ذروة التعبير عمن الرؤية التشاؤمية لشبكة العلاقات التي تربط الإنسان بما خوله في «نهر الرماد» ؛ إذ بإمكاننا أن نقول بأن هذا القمل اختزال مكثّف لكلّ القصائد التي مرّت بنا . ويتّضح ذلك منذ مطلع القصيدة :

عندما ماتت عروق الأرضر

في عصر الجليد،

مات فینا کلّ عرق،

يبست أعضاؤنا لحماء قديد (١)

وبسبب تفاقم الأزمة إلى هذا الحد" في عصر الهزيمة والتخطيف والبحمود ، فَقَدَتْ الصلاة لإله الخصب قيمتها ؛ وظهرت عبثيّة الخصروج من القمقـم فـي ورود كلمـة (عبثاً) سـت" مـرات فـي فصل (عصر الجليد ) (۲) ، كتاكيد من الشاعر ، وتذكير منه لنا بـآخر جـملتين شعريتيئن في قصيدة ((البحار والدرويش؟):

مات ذاك الضوء في عينيه ِ مات ُ

لا البطولات تنجّيه ولا ذلّ الصّلة (٣)

وإزاء تلك الحال ، لم يكن من الممكن أن يولد غير أجيال ميتـة حزينة " تتمطّـى فـي فـم المـوت البليـد " (٤) . إذ مـا دام الأصبل

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۸۷

<sup>(</sup>٢) نقسه ؛ ص : ۸۷ ، ۹۱ ، ۹۱ ، ۹۲

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١٩

<sup>(ُ</sup>٤) نفسه ؛ ص : ٩٣

ميتاً ، فمن الطبيعي أن يكون الفرع كذلك .

وهنا نئتي إلى الحال الثانية ، التي استشرف فيها الشاعر لا مستة العربية ، ولشعوب الشرق المقهورة الفد المشرق ، زمن البعث والحياة ، مستعينا في بناء فمل ( بعد الجليد ) من الناحية الطنية باسطورتي ( تموز ) و ( العنقاء ) ؛ لان الا ولى ترمز إلى انتصار النصب والحياة على البدب والفناء ، والثانية ترمـز إلى الانبعـاث من جديد (۱) .

بدأ الشاعر هذا الفصل متعبّبا ً مندهشا ً من استمرارية الحياة في باطن الارض - رحم عشتار - تحت هذه الاطباق الكثيفة من الجليد ، عن طريق استحضار عدد كبير من الالفاظ الدالعة على الحياة والخصب : كيف ظلعت شهوة الارض

تدوّى تحت اطباق الجليد،

شهوة للشمس ، للغيث المغنسي

للبذار الحيّ ، للغلّة في قبو ودُنِّ

لللالت البعل ِ ، شمُّوز التميد •

شهوة خضراء تابي أن تبيد (٢)

ثم أخذ الشاعر في تصوير البعث العربي من خلال اسطورة (العنقاء) أو ( طائر الفينيق ) ؛ هذا البعث الذي لن يكون مصن السهل القبام به ، وإنتما سيلعاني من اجله الكثير ، لانته و لادة جحديدة ستحيي عروق الميّتين ، وتنطف عنتا عطن التاريخ واللعنبة الملتصقة بنا ، والائم حبّرنا وجعلنا بُحيْرات من الملح البوار .

ويُلخظ من هذه القصيدة عدم وضوح ملامح الطكرة القومية للدى الشاعر في الفترة التي نظمها فيها ، للذا وجدناه يختمها بصلاة على لمان شعوب الشرق كلّها لإله الخصب علّه يفرخ فينا نصل جديد :

<sup>(</sup>١) أسعد رزوق ؛ الأسطورة في الشعر المعاصر : الشعراء التموزيون ؛

<sup>(</sup>۲) دیوان <del>خلیل حاوی ؛ ص : ۹۶</del>

```
من ضفاف ( الكنج ) ل ( الأردن " ) ل ( النيل )
                                تصلتي وتعيد' :
   يا إله النصب ، يا تمسّوز ، يا شمس العصيد •
                 بارك ا لاأرض المتي تعطي رجا لا ً
                 أقلوياء المصلب نسلاء لا يبيده
```

حبّ وجلجلة : كئتبِبَت هذه القصيدة فلي ( كيملبردج ) ؛ وهلي تعلبّر عن إحساس شديد الممرارة بالغربة والوحدة ؛ إذ إنَّ الشاعر أخذ يُصعَّد من أُلُم الغربة وحصّ الوحدة لاحتى وصل به حدّ الصبوت ، وفـي المقـابل جعل عمودته الاءهله وأحبسّانه الصفار – بكلّ ما قد يرافقها مصن مشحاقٌ و:هوال ترتقي إلى محنة (المسيح) – القوة التي ستمضحه الحياة من جديد ؛ ولهذا استخضر رموز البعث الفينيقي، في محاولة منه الإظهار تسميمت على دُخْر الموت،مهما كانت التضحيات في سبيل ذلك :

أَعِدْني للحياة°

ولیکن ما کان ، ما عانیت منها

يرثون الائرض للدهر الائبيد (١)

محنة الصلب وأعياد الطفاة .

غير أنسّي سوف ألقى كلِّ من أحببت

من لو لاهلم٬ ما كان لبي

بَعْثُ ، حنين ، وتمنسّي (٢)

إنَّ الذي جعله يتحدُّى محنة الصلب ، ويمصرَّ بتجربصة الاحصتراق ، حنينه لوطنه الذي استشرف هيه براغم البعث الجديد ، وإحساسـه بـــأنّ و لادة عصر ما بعد الجليد قد بدأت تلوح في الأطق عبلي أيبدي الجيل الناهض النابض ؛ ولذا كتب حاوي في المقدمة النشرية لهـذه القصيـدة عندما نشرت شي ( الأداب ) :

" تسالون كيف عُدتُ من طربة الموت ؟ للله أعبادني جبب" الصفيار ،

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۹۷ – ۹۸ (۲) نفسه ؛ ص : ۱۰۲ – ۱۰۳

زنابق الطجر هي بالادي ، عدت لافتديهم ، وساوف اعمود هاي كال عصار تشتد قيه مخالب البرارة " (۱) .

لقد عاد لكي يكون عضمرا ً فعا لا ً في بنياء هنذا الجبيل ، جبيل المفد المشرق الذي من أجله يقول الشاعر :

اتحدى محنة الملب

أعاني الموت في حبّ الحياه \* (٢)

عودة إلى سدوم : يتعود الشاعر هنا إلى ( سدوم ) رمز العالم العربي ؛ على أنسّه المنقذ الذي جاء يخلسّمنا مما نحن فيه :

عدته في عيني طوفان من البرق

ومن رعد الجبال الشاهقه ً

عدته بالنسّار التي من أجلها

عرضت صدري للصاعقه (٣)

وهو منذ بدايات القصيدة يحشد عددا من الرموز الاسطورية والدينية والتراثية والطكرية ، لإعطاء صورة متعدّدة الابعاد للامس الذي كان يعيشه وتخلص عنه ، وتجرّد منه ، ليصبح قادرا على تادية الوظيفة التي أُوّكُلُها لنفسه ؛ لان ماضياً كهنذا لا يمكنه أن يولسد فجرا جديدا :

كلِّ أمسي فيك يا نهر الرماف :

صلواتی سفر أیسوب ، وحبسی

دمع ليلي ، خاتم من شهرزاد \* (١)

لذا كان لزاما ً عليه حذفه من ذاكرته ؛ و لا سبيل إلى ذليك إلّا بالنار ، فمن مات بها فإنّه معارض للتجـديد والتطوّر ، و لا يسـتحق الحياة ، ومن أحيته فإنّه قرين الحداثة والتحديث .

كما يستحضر الشاعر شخصية (الدرويش)في صورة ناسك بلوذي ، لليرمز

<sup>(</sup>١) الأداب ، العدد الثالث ، آذار ١٩٥٧ ؛ ص : ١١

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۰۵

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١١٩

<sup>(</sup>٤) نفسه ب ص : ١١٩

به إلى سلبيّة فلسطة الشرق القائمة على التسّامل وحده والانسلاب : لست بوذيا ً بحبّي ،

أطعم الطحلب والقمل شراييني وقلبي (١)

من أجل ذلك رفض البكاء على نسل ( سدوم ) الصباد ، لأنهام لا يكونوا فاعلين في مسيرة المفارة الإنسانية ، وموتهم لم ولن يؤثّلر على (عشتار) رمز الارض العربية ، لائن لها بعلا - القوة التي ستنجب جيل المستقبل المشرق - يعود إليها في كل عام اليجعل النصب والسزرع والنير ينمو من جديد ، فتمتلئ الارض بالرجال القصادرين على عمل المعجزات وتكسير القيود ، والنهوض من سبات واقعهم .

وقد عاد الشاعر في القميدة إلى تاكيد استغنائه عن ماضيه من أجل سناء جيله الذي يريد ؛ وذلك حتى يمل إلى رؤية جديدة تفتح أمامه آفاق الغد الآتي ؛ لأن ّ التغيير لا يتم ً إلاّ من خلال التوقّسف عن محاكمة المستجدّات بمنظار قبديم متحجّر ؛ أي ٌإن ّ الحداثة المطلوبة لا تتاتي إلا برؤية حداثية .

لكن حاوي لا يذكر إحساس جيل الا مصل بالغربة النفسية ، لا ن محيطه لا يطلب سوى الضعاف " أشباه الرجال ")المصاهرين فصي النفاق والرياء . وربّما كان هذا الإحساس والمخاطرُ الا خرى وراء تساؤل الشاعر فيما إذا كان حب الحياة وجيل الحياة المحين أن يولّ قصوة تعمرت المعجزة من جديد :

بُدُويٌ ضرب القيصر بالفرسِ

وطفل ناصريّ وحفاة ا

روٌضوا الوحش بروما ، سخيبوا

؛ لا سُباب من فَكُ الطَّعَاة ۗ (٢)

إنّه تساؤل المتوجّس الذي يتمنّى أن يُحلُّ الخصب وتجريُ الينابيع؛ وتبرز هذه اللحظة عبر مورة مكثّفة مستمدُّة من أسطورة ( الفينيق ) ،

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۲۲

<sup>(</sup>۲) نقسه ، ص : ۱۲۹

ينهض بها الشاعر كمُخلص ومُنقذ يمتلك القوّة :

باسم ما أحرقت من نفسي بنفسي

لا'صفتي وجه تاريخي وأمسي

\_\_\_\_\_

ليحلِّ الخصب ولتجر الينابيع (١)

إلا ً أن التساؤل لا يغادر الشاعر حتى آخـر القصيـدة ، لكنسَـه تساؤل ممزوج بالرجاء :

ربّ ماذا

رب ماذا

هل تعود المعجزات ؟ (٢)

الجسر : تُمحثسل هـذه القصيدة ذُروة تفاؤله بالشرق البديد ، وفيها يعلن حربا ً شعواء على الماضي ، ويصوّر بدقسة مدى صعوبة والم انسلاخ الا ُجيال البديدة عن عوالقها القديمة .

بيتن الشاعر إن البيل الذي يُنشَد منه التغيير جبيل اطفال الاباء واترابه منذ مطلع القصيدة . ونلحظ هنا توستُع حاوي في تصوير نفسه المُنقذ المخلصي إلى درجة ستجعله البسر الذي سيعبر عليه جبيل الامل ، وليس جيل الموت الذين لا يُلدون إلا خفافيش عجسائز بحاجة إلى قوة جبارة تعيد تشكيلهم من جديد ، وتغسل ادرانهم من نتن المديد ، حتى يتحوّلوا إلى نسور ؛ وهذا التحوّل سيؤدّي بهم إلى إنكار ابويهم – اي منهج الماضي الثابت – لان الفرق سيغدو شاسعا عين بين

این من یُفنی ویُدیی ویُعید،

يَتولَّي خَلَق قرخ النصر

من نصل العبيد ً

أنكر الططل أباه ، أمسّه

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ١٣٠

<sup>(</sup>۲) نقسه ؛ ص : ۱۳۱

ليس فيه منهما شُبُهُ بعيدٌ (١)

وإزاء هذا الوضع كان لا بدٌ من الانفصحال ، لأنّ الحواجـز بيـن الطـرفيـُن كبـيرة لا يمكـن هُدْمُهـا ؛ إنّهـا المسافة بيـن المـاضي والمستقبل ، بين الموت والحياة .

ويذكر حاوي أنّ البناء لا يتمّ إلا بسبواعدنا ، مهمما كلسّفنا الامر من جهود وتضحيات ؛ ثم يُطلق نشيده :

يعبرون البجسر في الصبح خطافاءً

أضلعي امتدّت لهم جسراءً وطيد ْ

من كهوف الشرق من مستنقع الشرق.

إلى الشرق الجديد •

أضلعي امتذَّت لهم جسرا ً وطيد ۗ (٢)

لقد أصبح الشاعر من خلال هذا النشيد ، رؤيـة متبسّـدة اخـترقت حاجز الزمن ، في محاولة منها لاستشراف المرجُوّ ، الـذي كـان يلـوح للشاعر في تلك الفقرة ؛ هذه الرؤية 6هي البسـر الـذي سـينقل (البـيل – الاًمل) من مستنقع الشـرق وتخلسّفه ومواتـه ، إلـي الشـرق البحـيد المتطوّر المفعم بالحياة .

وينتي حاوي وسعواس يريه أن يصطّ مصن إرادته ، ويفعرس الشكّ في قلبه عُمِن أن هذه الانجيال ستستقدمه للعبور ، ثم ستتركه وحديدا يعاني الجلد والحرق في عالم من الملّل والوحدة والاغتراب الكنته يصد هذا الوسواس - الذي سمّاه بومة التاريخ - (٣) قاطعا عليه نعيقه وتشكيكه و فينتصر نعداء الحياة ، ويتغلّب الخصب والبعث والنسل العتيد ، على البوار والعقم ونسل العبيد و وتكون نهاية قصيدة ((البسر)) ومجموعة ((نهر الرماد ) تحد وإصرار على تصقيق الائمل ، لائن الشاعر ما عاد يغشي عهر البليد .

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۳۹ – ۱۳۷

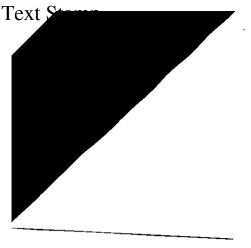
٢) نفسه ، ص : ١٣٨ - ١٣٩

٣٠) نفسه ، ص : ١٤١

إن الشاعر في هذه القصيدة يريد من كاس كاتب وأديب ومفكسر أن يكون جسرا ً لهذه الانجيال ، يُبيس لها أخطاء الماضي ونتائجها ، ويرسم لها صورة المستقبل الذي يجب أن يكون ، حتى لا يقع البيل الذي انعقدت عليه الامال ، ضحيسة التيه والحيرة والضياع ، وتكون نهايته كجيل سابقيه . وهذا ما يفسر مقدمة ( خليل حاوي ) النشرية لهذه القصيدة عندما نشرها في مجلسة ( الاداب ) :

" إلى الأيدي المخيِّرة التي تُعطي بفصرح ومحبَّحة ، إلى الأُقَلَّام المسلمة التي تمتَدَّ جسمرا ً بيعن مما كمان ، وبيعن مما يجعب أن يكون " (١) .

<sup>(</sup>١) الأداب، العدد الرابع، نيسان ١٩٥٨ ؛ ص: ٢١



الفصل الثاني مجموعة (الناي والريح) الشعرية



## مدخل إلى المجموعة :

نظم حاوي قصائد مجموعته هخذه بيلن علمي ١٩٥٦ و ١٩٥٨ ، وأعلد النظر في بعضها عام ١٩٩٠ (١) ؛ وهي عبارة عن صراعات فكرية وثقافية التُخذت من أعماق الشاعر ساحة لهما ، حاول فيها أن يجابمه طبيعة ذاته ، وطبيعة الكون من حوله في حالة من التجرّد المُطلُق (٢) .

وعلى الرُّغم من شدَّة الصمراع والعيرة التي تتنازع القصائد ، إلا " أن " رؤية حاوي التفاؤلية التي ختم بها (لانهر الرمصاد ) ، قصد برزت في (( الناي والربيح )) من خلال تحدَّيبه لكل "القبوى الهدّامية المحتى باستمرار لائن تعطّ من عزيمته ، ومصن عزيمة ومصود كل "مفكسر حر " 6 هدف أن تتغللت أمسته مصن قيبود التغللت والعلم والمنهل والهزيمة .

وتتميّز قصائد هذه المجموعة بنُفُسِ شعريٌ طويل ؛ ولذا كان عددها أربعاء فقط ؛ هي :

- عند البصّارة ، وتتكون من مائة وأربع عشرة جملة شعرية .
- الناي والـريح في صومعة كيمـبردج ، وتتكسون مـن مائـة واثنتيـُـن وخمسين جملة شعرية .
  - وجوه السندباد ، وتتكون من مائتين وست وثلاثين جملة شعرية .
- السندباد في رحلته الثامنة ، وهي أطول قصاند المحموعية ، إذ حملي في ثلاثمائة وثمان وخمسين جملة .

## عند البصيارة:

محن خللال الصقدمية النثريجة (٣) التي استهلّ بها الشاعر قصيدته ، نستطيع أن نفرج بميلاحظات هامّة حول الظلروف التي أحاطت به في الفترة التي نظمها فيها ، ومراحل المسلراع القائمة بيان شخصيناتها . من هذه الملحظات :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۷۲

<sup>(</sup>۲) خليل حاوي ؛ الرعد الجريح ؛ دار العودة ؛ بيروت ؛ ط۱ ؛ ۱۹۷۹ ؛ ص. : ۳۷

<sup>(</sup>۳) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱٤٩

فيها ، وتبدأ مقدُّمات النبوءة ، هيُفبر الجنسّيُّ الشاعر أنَّ مستقبله سيكون قاتما ً مأساويا ً ، لأنسّه سيعاني في ( كيمبردج ) وحدة وطربـة مرعبتيُّن ستدفعانـه إلـى سبن الصـمت الذي إن انشق ، طإنَّ انشقاقه لن يكون إلاّ عن مأساة أكبر⁄تُحيل الشاعر إلى مجنون متألّه :

وربحًا انشقّ ضمير الصمتر

عن شمس بللا ضوءٍ

وحمتي أنجم محمترة يغزلها الجنون (١)

في المقطع الثالث يأتي التنبِّؤ الرئيسي عبر سفريقٍ يتعامل بها الجنسي ملع الشاعر ؛ إذ بعلد أن صبوّر البنتي لتناوي ما سيبلّ به في غربته ، عاد ليُهاجمحه فحيي وطنحه حلتي يهدم عمّزيمته تماماً ، فيخبره بـان صمتـه فـي ( بيروت ) سَتَصَاوُه مظاهر الزيف والضحاع ، وانته سيبذوب هي وحل مستنقع الشرق ، وسيتحوّل إلى شجرة مسمومة تبثّ الموت ، شمَّ إلى تمساح عتيق عاجز عن كل شيء ، حتى عن ممارسة البعبِّ مع إمراة ؛ وهذا يذكبّرنا بعجلز الشاعر السابق وفشله صلع البنتس ا لاخر . بمعنى أنَّ الجنِّي يرى أنَّ حاوي سيصل إلىي حالية الانهيار الــــام ، الــذي سيـحـوّلـه إلـى ساحـر يُمـوّه الامشياء ويزيسّفهـا ، أو إلى مبرَّج يقوم بأعمال لا فائدة منها ، يخدع بها الاخبرين ۗ. أي سيتحوّل إلى شاعر خاشن لا'مسّته ، يزيسّن لها واقعها المتردّي المُشين . وأمام مُراوة هذا الهجـوم ، يتدخـّـل حـاوي فـي المقطـع البرابع

لإيقاف الجنسي ، وردَّ ما جاء به :

– ؛ لا تراني طير تمساح.

تراني شجرة مسمومة ،،

صمت جحيم يغزل الجنون ،

مهسّرجا ٔ حزین ٔ ؟ (۲)

وتدور محاورة عنيفسة بيان الطبرفيئن ، تنتهلي بإنكسار الشاعر

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۵٦

<sup>(</sup>٢) نفسه ب ص : ١٦٢

وتكخذيبه لكلّ تخبُّوات الصحنسّي ، وتنتصر روح الشاعر المتملِّدة على كلّ المثبّطات وا لا قاويل ؛ ويهزم رعبه وصمته من خــلال تضحيتــه بنفسه لإنقاذ نفسه :

ودخشة من رئتي ،

دخنت نار ودم

تروي عروق الربّ حتى ينتشي يبوح٬ ؟ (١)

الناي والريح في صومعة كيمبردج :

تتالُّف هذه القصيدة من سخَّة مقاطع ، لكلِّ منها عنوان6عـدا المقطعيئن الثاني والسادس .

فلي الملقطلع الأول يتحلدث الشاعر علن حيرتله بيلن مسلتقبله ا لا كاديمي الذي يقيسُده ، وبيلن انطلاقله لتعلقيق ملا يريلد ، وهلو التنامة بعالم الشعر :

بيني وبين الساب أقللام ومحبرة "

صدی متافقه، ،

كُنُو ُم " من الورق العتيق" (٢)

في المقطع الثاني يزيل الشك باليقين ، ويُعرِّي حيرته ، وينكشـف على حقيقة مشاعره ، فيهاجم نفسه التي تريد أن تقنعه بأن ينسى كلل شيءكعدا دراسته واساتنته وزمللاءه التللاميلةاللذين وصفهام بطغملة النسسّاك}واللحم المقدد في خلايا الصومعة ؛ لأنسّبه لا يريد ان يصبح مثلهم حتى لو سَلَخوا عنه شعار الجامعة .

شمّ يدخل الناي في المقطع الثالث ؛ صلوت أبلي الشاعر ، اللذي ينتظلر حمودة ابنته بالشلهادة الجامعيلة ، حلتي يُعِينله فللي حمل المسؤولية ، ويزوّجه تلك التي تنتظره ؛ لكنَّ الشاعر يقرَّ بأنّـه لا يريد هذه الفتاة زوجة له ، لا'ن مصيرها الفناء السبريع - كونها جزءاً من المصافي الصذي يمثّله النصحاي - قبصل أن تعصرف الرفصياه

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱٦٤(۲) نفسه ؛ ص : ۱٦٩

والصهناء ، أو ظلِّ البيوت مع من تحبُّ : ماتت وما احتَفُلُتُ وما عرفـَت ا

رهاهُ يدِ تظلُّلها ودار ْ (١)

بعد ذلك نأتي إلى الريح ، رمز التغيبير والتجلديد فلي المقطبع الرابع . طالشاعر يريد أن ينشق عن ماضيه وحاضره – أمُّه ، أبيـه ، كتبه ، صومعته ، وتلك التي تحييا تموت على انتظار – وأن يطأ القلوب ومن بينها قلبه ، ليملك العبارة من جحيد . بمعنىي أن حصاوي كصان يرفض أن يقف أيّ معيق بينه وبين قول الشعر ، لائته وهب نفسـه لـه ، مضحَّيَّاءُ بكلِّ شيء من أجله .

وقد رمز حاوي إلى عالم الشعر البكر بالبدوية السمراء ، وبيّـن أنسّه لا يستطيع اللوصول اليلها اللّ إذا كلان لله قلب طفيل خال من شوائب الدنيا ، وقوة كبيارة على تعلى الصعاب المحتملة . وهو توَّاقِ للبوصول إليها ، لائتها منبع الريح التي سبتزيل ملن طريقها الماضي المشوَّه التمتحبِّر ، وتترك مكانه عالما ً بكيرا ً طياهرا ً ليم ىدىتىن:

للريح جوع مبارد الطو لاذ

تمسح ما تعبّر ً

من سیاجات عتیقه ٔ (۲)

فالشاعر يرى أنَّ العبارة الملتزمة بواقع أُمَّتها ، لا تخـرج إلَّا من عالم شعري مللتزم شاريف، لا يحلترف المتمويلة واللتزوير ؛ فتكلون الريح القادرة على كشف التقائق وشعريلة العيلوب ، العبارة بذلكه من أجل خلق محاو لات جادّة لتغيير الواقع . وهنـا يطالعنـا بتبشـيره با لا ُمل المرتقب للل ُمِّة العربية ٤ التي قَدَرُها أن تكون أمِّدة واحدة ؛ فَنَقُلُ بِذَلِكَ إِشْرِاقَ نَفْسَهُ مِنْ دَاخَلِهُ ، وأَسْقَطُهُ عَلَى الواقعِ العربِي في عقد الخمسينيتات :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۷٤ (۲) نفسه ؛ ص : ۱۸۰

```
ماذا سوى عقد القباب البيفر
بيتا واحدا يزهو باعمدة الجباه ويزهو بغابات من الممدن المصبايا
لين ارصفة وجاه والمدن المصباة والمباد (١)
```

ثم" يهاجم كل" عميل ظالم يسعى لاستنزاف خيرات العصرب فصي خمير صالحهم ، ويوكّله لهذه الريح التصي سحتفضته وتقتلعمه مصن جمذوره ، وتعجنه هو والسياجات الوهمية التي تفصل بين الشعوب العربية .

في المقطع الخامس ينشأ حوار بين الشاعر والناسك}رمـز التفكـير التقليدي ، والعقليّة الجامدة ، الذي يحاول أن يردّ حاوي عـن سـعيه لبلوغ البدويـة السـمراء ، ويتسّهمـه بـالجنون ، فيجيبـه بـا لإصرار علىما أراد .

في المقطع السادس نكتشف أن " كل " ما مر " مع الشاعر مـن حـوارات وصراعات ، لم يكن سوى حلم تمنّاه ، لكن " الواقع كـان أقـوى منـه ؛ واقع التحصيل العلمي الذي أحاط بحاوي ، وواقع الظـروف التـي كـانت تتحكّم بحياته :

الناسك المخذول في راسي يشد قواه ينهرني ، افيق : بيني وبين الساب صحراء من الورق العتيق وخلفها واد من الورق العتيق وخلفها

ر نُصْرِت هـذه القصيـدة فـي مجلـّـة ( الأداب ) (٣) قبـل أن تصـدر

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل خاوی ؛ ص : ۱۸۲

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص : ۱۸۸ - ۱۸۹

<sup>(</sup>٣) الأداب ، العدد الأول ، كانون الشاني ١٩٥٨ ؛ ص : ٦٢

هي الديوان ، لكن القصيدة المنشورة هي الدوريّة تغتلف عمن تلبك التي في الديوان ، بأن جملها الشبعرية تبليغ مائة وأربعا وخمسين جملة ، في حين أنّها هي الديوان مائتان وسبت وثلاثون ؛ وهذا يجعلها تقع ضمن القصائد التي أعاد حاوي النظر فيها عام 199،

تتكوّن هذه القصيدة من تسعة مقاطع الكيل منها عنبوان فرعي . وفكرتها الرئيسة تتحدّث عن الآثار التي تركها اللزمن عملى وجمه الشاعر في الفلترة التلي قضاها فلي (لنبدن ) ملى فلل شخصية ( السندباد ) الشعبية ، رميز السفر اللذائم والرخللات المستمرّة .

فالقصيدة تُبعرز مدى إحسماس حماوي بقاوة العزمن ، وضععف البشر أمامه ؛ وهذا يذكّرنا بالقصائد التي عالجت هذه القضيّة فحي «نهجر الرماد » .

بدأ حاوي المقطع الأول عن ساحبته التي انتظرته طويلاً ،
وعندما عاد لم تتنبّه لما أحدثته الغربة كوليالي الوحدة فيي وجهه
من أخاديد وخطوط ، وإنما رأت فيه ذاك الوجه الذي فارقها من سنين :
لَمْ تَرُ الغربة في وجهي

ولي رسم بعينيها

طری ما تغییر (۱)

والسبب في ذلك ، أنّ الزمن بالنسبة اللها كان قد توقَّف تماماً اثناء سفره ، وكأنّ هذه الفترة أُسقِطلت من حياتها ، فكيف تشعر وترى ما حلّ بملامح وجهه !؟

لكنّ الأمر كان مختلفاً عند حاوي ، فهو الذي عانى محرارة محا خطّ الزمن على وجهه وحفّر ، حتى بدا كأنّه منسوج من وجوه عِدّة .

هي المقطع الثاني ، صوّر الشاعر لياليه هلي الفربة منـذ اليلوم

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۹۳

ا لاُوّل ، كيف كانت مئرّة رتـيبـة ، عـاني فيهـا ذكريـات جميلـة بيـن أهله ، زادت من آلامه في طرفة حقيرة لهياكل الغبار فيها كلِّ شيء حتى وجهه ، وهو لا يستطيع إتيان أي " فعل يخرجه من إحساسه :

مرة ليلته الأولى مرة ليلته الأولى

ومُرِّ يبومه الأول<sup>ي</sup>

في أرض غريبه ،

مُرّةً كانت لياليه الرتيبه ، (١)

في المقطع الثالث يحاول الكروج مما هو فيه ، فيذهب إليي فنلدق ما ، علَّه يجد في الرقص والسهر ما يُنسيه وحدثه ؛ ويكون توجُّهـه إلى عالم الفجر ، حيث لا تلقيق فلى أصلور المحيلة ، والكلل يعيث بعيـدا ً عبن عادات وتقـاليد فُرَفُـتُهـا الحضـارة ؛ فتتفجّبر فـي نفس الشاعر النشوة ، وتنصبي صور المماضي من ذاكرته ، ويصبح ذا وجه غجرى يتسكسع في المواني، ومحطَّات القطارات وفي البارات ؛ وكان أن تُعلبُ من نار فارتمي في نار .

في المقطع الرابع أهاق حاوي من سهرته المضنية ، وكان لـه وجـه من يصدو من التمسّي بسبب السهر والرقص والمشي الطويل .

بعد ذلك تطالعنا مللامح وجه آخر من وجوه السخدباد فلل المقطلع الخامس ، إنته وجه الطالب في حاوي :

في عينه الصمت الذي

ججسّره طول الضجر°

وجهه من حجر.

بین وجوه من حجر (۲)

الطالب الذي يحرق أعصابه ، ويتعب عينيه ، ويسهر الليالي ليتمِّ دراسته ، منكبًّا ً على مخطوط أو كتاب إلى أن يتملِّكه الضجر ، ويشرب وجدانه السملت ؛ فيتموّل وجهه إلى ما يشبه النجر ، لقساوة المللاملح

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۹۷ – ۱۹۸ (۲) نفسه ؛ ص : ۲۰۸

التي ترتسم عليه بسبب التوتيّر الدائم الذي يعيش طيه .

في المقطع السادس تمنسّي حاوي لو يدعوه أيّ شفص إلى بيته ، حتى ينفي عنه إحساسه بالوحدة ، مهما كان حليشه ، على أن لا يبقلي وحددا ً يعاني الصمت وجفاف الغربة ؛ ولكن في ( لنبدن ) نبادرا ً منا يهتم الناص بالاربائهم ، هكيف بغريب مثله هائم هلي ضبحاب المدينية الوسخ . وفجأة يشتبه به شخص يظنيّـه صديقـه ، فيتمسّـك بـه حـاوى ، ويقومان ببولة تنتهي عند ( جسر لندن ) حيث الدخان والضباب الملوَّث؛ وهنا بتذكّر ضباب قريته النقيّ ، وذكرياته الجميلة في ريف بصلاده ، إلى أن يصيبه التعب والدوار ، فيشهر بأنَّ البسر يُوشكُ أن يُتدَاعى ، ويتلفَّت فلا يجد ماحبه ، لقد تاه في الضباب الذي يملأ المكان :

الضباب الرطب شي كفسّي

وفي خلقي وأعصابي الضباب

ربّعما عادت إلى عنصرها الأشياء ً

وانحلسّت ضباب (۱)

أمام هذا التوحّد القاتل ، يطلب الشاعر فلي المقطلع السابع من هؤ لاء العابرين عملي أعصابت المرهقبة أن ينفقفوا وطاهم ، إذ يكفيه هذا البوُّ المخاضق ، الذي خدا بطنُّ الأرض أرحم مضه :

رحم الأورض و لا البوِّ اللعين ﴿

خفتفوا الوطء

على أعصابنا يا عابرين (٢)

في المقطع الثاملان يعود إلى ماحبته التي ودّعته في المطار يلوم باهر إلى ( لندن ) ، ليخبرنا أنسّها كانت ما تزال تحدُّثه بالذكريات القديمة ، دون أن تفطن لما حلَّ به وحلَّ بها أثناء فراقهما :

> وهي تحكي ما حكيّته لي مرار ً وكأنَّ العمر ما طاتَ علي زُهُو

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۱۷ – ۲۱۸ (۲) نفسه ؛ ص : ۲۱۹

الصبايا وحكايات الصغار (١)

في المقطع الانخصير يكتشخف الشاعر الوسليلة التلي يمكنله بها أن يهزم الزمن ، بعد أن ضاعت مللامح وجه حاوي الحقيقيـة لكـثرة مـا مرّ عليه من هموم ومعاناة ، وتعطّم فيه وفي صاحبته ما تعطّم ؛ هذه الوسيلة كانت في طفل يولد من أنقاض الشاعر وأنقاض حبيبته ، يحصمل من صفاته وصفاتها ؛ إنسّه تفاؤل باستمرار الا'مـل فـي صحورة طفـل لا تؤثّر فيه عوادي الزمن ، يعود حاوي وصاحبته من خلاله إلى ما كانا عليه من صفاء وفتوة :

خلمه ذکری لشا ،

رُجُّع لما كنَّا وكان ،

ويمرس العمرت مهزومات

ويعوي عند رجليه

ورجليئنا الزمان (٢)

السندباد في رحلته الثامنة :

نُشرت هـنه القصيدة أوّل مـا نُشـرت هـي مجلــّـة ( الآداب ) (٣) ، ويبدو أنّ حاوي ظد أعاد النظر فيها بل وزاد عليها كثيراءً ، إذا ما علمنا أنَّ القصيدة التي نشرت هي ( الأداب ) كانت تتكوَّن من ثمانيـة مقاطع ، وعدد جملها الشعرية مائة وخصص وثمانون جملة ، في خلين أنَّ القصيدة الموجودة في الديلوان تتكوّن من عشرة مقاطع ، يبللغ مجلموع جملها الشعرية ثلاثمائة وثماث وخمسون ؛ كما سبق أن أشرنا .

تعتمد هذه القصيدة في بنائها الطنّي على شخصيّة ( السندباد ) كما في القصيدة الصابقة ؛ لكنَّ التأثّر بمجريات أحبداث المغامرات التـي سردتـها (الله ليلـة وليلـة) لـه كـانت اكـثر بـروزاء هنا .

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۲۲۱

<sup>(</sup>٣) الأدابُ ، العدد السادس والسابع والشامِن ، حبزيران وتمبوز وآب ١٩٥٨ ؛ ص : ٤ . ثم عاد ونشر نسخة قريبة جبدا ً من تلك الموجودة في الديوان في الأداب ، العَدد الخامَس ، أيار ١٩٦٠ ؛ ص : ١٩٩

وعن قصيدة (السندباد في رحلته الثامنة) قال حاوي :

لشخصية (السندباد) ، وقيامه برحلة ثامنة في أعماق ذاته .

بدا حاوی قصیدته بقوله :

داري التي أبحرت ِ غربت ِ معي ،

وکنت خیر دار"

في دوخة البخار ً

وغربة الديار (٢)

فالشاعر هنا يخاطب ذاته (٣) التبي لازمته فصي كلّ رحلاته ، معترها ً لها بمساعدتها له عندما كانت تعترضه الائهبوال والمخاطر ؛ ولا أميل هنا لقول بعض الدارسين بان حاوي قصد بعداره الوطن العربي(٤) ، لائن الشاعر يريد أن يمهد لذاته رغبَدَه في القيام برحلة جديدة ، وأن عليها أن تستعد .

شم يتحدّث عن مفامراته التي حيطت ليه فلي رجلاته السابقة ، والتي عرفها جميع من كانوا يتخلُّلون خوله لسلماعها ، ويلبيّن لنا أنّ هاجس الرحيل المستمرّ ما زال يعاوده ويعتمل فلي صدره ؛ للذا تمنّى لو تجرّد من كلّ ما علق به ملن الماضي ، ليتمكّن من خوض هلذه

<sup>(</sup>١) محيي الدين صبحي ؛ خليل حاوي في مقابلة ؛ ص: ١٥٠

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص: ۲۲۷

<sup>(</sup>٣) انظر هذا آلراي لدى : جورج طرابيشتي ؛ خليل حاوي بيان (نهار الرماد) و (الناي والربح) ؛ الأداب ، العاد التاسع ، أيلول ١٩٦١ من: ٧٨ و: د. إيليا حاوي ؛ خليل حاوي في مختارات من شعره ونثره ؛ دار الثقافة ؛ بيروت ؛ ط١ ؛ ١٩٨٤ ؛ ص: ٥٠

<sup>(</sup>٤) ريتا عوض؛ خليل حاوي؛ ص:٥٦ و:احمد عبد المعطي حجازي في مقالته الموجودة في ديوان خليل حاوي ؛ ص: ٤١٣

الرحلة بنجاح .

في المقطع الثاني فصبّل حاوي الأشياء التـي يريـد التغلّص منهـا؛ وهـي الأجـزاء الميّتـة فـي تراثـه بكـل معطياتـه الدينيــة والثقافية والاجتماعيـة والسياسيّة ، لأنتهـا لاترشـح سـوى السـم٬ والهـلاك .

وكـما ابتـغى التخلّص من حطـام الشـرق ، أراد أيضا ً أن يتخلّص من حطام الغرب ، حضارة الأفيون التي تفتك بالصغير قبل الكبير .

بعد ذلك يعلن في المقطع الثالث على سلخه للرواق الذي يببوي أجزاء الماضي التي نبذها ، ويتركه لصحابه العتاق ، بعلد أن طهسر ذاته من بقايا صورهم وصداهم :

سلخت ذاك الرواق

خلّيته مأوى عتيقاءً للصحاب العتاق

طهسّرت داري من صدی اشباحهم (۱)

لكن الريح تأخّرت فـي دفع سفينته ، وبد لا ً من أن تصفُّوُ داره ، اعتكرت بالغبار وا لاُوباخ ، وخُنُقُها الصمت حـتّى كـاد يقضـي عليهـا ، عندها أطلّت الرؤيا على الشاعر :

أغلقت الغيبوبة البيضاء عيني

تركته البجسد المطحون

والمسجون بالبراح"

للموج والرياح (٢)

وهكذا تبدأ الرحلة في المقطع الرابع ، ويرى داره التي حطسمتها العوادي تنهض من جديد ، لتقتصم عالم الرحلة الشامنة بقوّة وإصرار في تعجب من تلك القوّة التي جعلت ذاته تسترد وبيعها ؛ ويرد ذلك إلى غيبوبة الاستشراف التي تملسكته 6 وجعلت من الكفن الذي كان يغلسفه ، درعاء يحمي عالم الرؤى البكر التي كانت تلبعث في ذاته

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ۲۳۹ – ۲٤۰

<sup>(</sup>۲) نفسه ب ص: ۲٤٣

. . . .

مرة أخرى :

طفل يغنّي في عروقي الجهل، ،

عُرْيان وما ينجلني المسّباح ، (١)

لظـد عـاد إلـي عـالـم الطـفولـة ، وبذا تقـدٌم خلطوة قرّبسَتــُـه إلى النباح في سعيه لتطهير ذاته وامتلاك الرؤى البكـر ، ومصلع ذلصك عاد واطرع داره للمرّة الثانية عليّه يمسك بالرؤيسا التي ما اهتـدت للفظ بعد .

هي الم<u>قطع</u> الخيامين رُهُدُ حياوي خطوات هذه الرؤيا بعد أن صوّرها في شكل امرأة أسماها العلوة البريئة ، على غرار البدوية السمراء ؛ ويتساءل فيما إذا كان أحد قد رآها سواه . أمسًا في المقطع السادس ، فنلحن أملام ترقّعب الشاعر لهذه العلوة البريئة ؛ لانته كان يبحلث عن البراءة في كلِّ شيء ، يريد أن يعود إلى البحوهر وينطلحت منحه ، لا و الجوهر أو الا مل البكر لا يكون قد عرف الزيف والمراوغة بعد ؛ ومن أجل ذلك ، جعل (السندباد) يتناتي عمن كنوز الدنيما كلسّها ؛ فالحلوة البريثة أشبعته :

خبَلَّیت اللغیر کنوز الارش

يكفيني شبعت اليوم وارتويت ،

الحلوة البريثه ا

تعطي وتدري كلسّما أعطت (٢)

وتبدأ عملاقة الطارفيئن ورحلتهما معاأ فلي المقطلع السلابع ، وتستمر في المقطع الثامن ، ولكن دون أن يحصِّل حاوي منها شيئا ً ؛ فعانى ما لم يعانه فلي رجلاته السحابقة ؛ لقلد عمانى جفحاف ذاتله الشاعرة ، بعد أن كان يحارب بشعره كل أشكال الشرّ :

طالما ثرته ، جُلُدْته الغولَّ

وا لائنساب في أرضي

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل خاوي ؛ ص: ۲٤٧(۲) نفسه ؛ ص: ۲۵٤ – ۲۵۵

بمنقفته السمس والستباب فكانت ا لائلفاظ تجرى في فمي

شلال قطعان من الذئاب (١)

عندها تبـدا تباشير الرؤيا تشلع بقصوة هلى نفسله ، وتتلدفسة، في عروقه ؛ وكانت رؤيبا تحبس ما تخبيّنه الايبام قبل مجيئها ، وتستشرف المستقبل وتسبر الخواره .

في المقطع التاسع نعرف محتوى هذه الرؤيبا ؛ إنسّبه يبرى أمسّتت العربيّة تنهض من سباتها الطويل ، وتنبلذ الخذ لان الذي عاشـت فيـه قروناً ؛ لذلك احتفى بها :

ما كان لي أن أحتفي

بالشمس لو لم أركم تغتسلون ً

الصبح في النيل وفي الأردن والفرات

من دمغة الخطيثه ° (٢)

في حلين أنَّ اللذين حلاولوا أن يئبقلوا أمتنا متخلِّفا منسوا واحترقوا ، ولم تُعُد لهم بقيسة .

كلِّ هذه الأمور كانت توحي لله بهنا الرؤينا التلي طالمنا بعلث عنها ، وأفرع داره من أجلها محراراً ، كحي يستعين بها محلي قهار التصاسيح والحقد واللزيف ، ويُولُّد الأمل والبلسلم للجلووح ، فيفلدو مبشيّرا ً ومخلسّما ً ، رؤيساه تحصرق كبلّ قصديم عفضن ، وتعطبي النصب والطيوب .

في المقطع العاشر وا لا ُخير ، يعود (خليل—السخدباد) إلـى المحـديث عن رحلاته السابقة التي انتهت هذه المُرّة بضياع المال والتجارة ؛ لكنّه كان تفريطاء اختياريّاء قام به ، ملن أجل أن يعاود إلينا شاعراً يحمل هي همه بشارة الأمل بالغد المشرق ، الذي يحسّه بقطبرة شفَّافة ، ويراه قبل أن يحين موعده :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۹۰ – ۲۹۱ (۲) نفسه ؛ ص : ۲۹۳

ضَـَيَّعته راس الصال والتجاره ُ ،

عدته إليكم شاعرا ً في فمه بشاره ً

يقول ما يقول ا

بقطرة تحدس ما في رحم القصل

تراه ظبل أن يُولُدُ في القصول (١)

وهكذا انتصرَتْ رؤية الشاعر التفاؤلية فحي ((الناي والحريح)) ؛ وهو نَصْرُ نَمَتُ بذورُهُ في أعماق حاوي ، وَهَزَمَتْ كلّ شيء حاول أن يعلمهم إرادته وَيُـزعـزع يقينـه ، شـمّ كـبرت وامتـدّت حـتى بسـطت ظلالها على تطلعات الشعب العربيُ باسرِه .

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۷۱

Text Stamp

الفصل الثالث مجموعة (بيادر الجوع) الشعرية

4

مدخل إلى المجموعة :

في عقد الستينيّات من تاريخ الأمّة العربية ؛ خاصّة في منطقـة الشرق الأوسيط ، انهارت الأميال والطموحيات المعقبودة ، وفُعُضِحِت التصريحات الرنسّانة التي كان يُدلي بها بعضف المتنفسّـذين ، وانكفــئ العمل السياسي العربي ؛ وكان أبرز حدث صوّر هذا الانكفاء ، انفراط عرى الوحدة بين مصر وسورية عام ١٩٦١ .

كلّ هذه الأخصداث سبّبت صدمصة طاجعت لحصاوي ، ورأى الحقيقية القبيحة أمامه عارية من كلِّ زخرف ، بعد أن خدعته فترة من السزمن ، بشّر خَلالها بغد مشرق للعرب ، تبيّن له بأنّه مظلم سوداويٌّ ؛ وصار لا بدّ من التعبير عن هذه الرؤى الجديدة المأساوية ؛ فكانت مجموعة ((بیادر الجوع ) ،

نلظميت هيذه المجموعية - كميا يذكير حياوي - بيين عيامي ١٩٩١ و ۱۹۹۶ (۱) ؛ وعدد قصائدها شلاث شقط ؛ هي :

- الكهف : وتتكون من ثمان وصبعين جملة شعرية
- جنية الشاطيء : تتكون من مائة وثمان ِ جمل شعرية .
- العازر ١٩٩٢ : وهي اطول قصائد حاوي على الإطلاق في كلِّ مجموعاته الشعرية ؛ إذ يبلغ عدد جملها شلاثمائة وست وسبعون جملة شعرية . الكهف :

نشرت قصيحة ((الكلهف)) فلي مجلسلة (الاداب) (٢) بعنلوان ﴿ الكهف الجائع ﴾ ، وكانت تفحتلف عمن تلمك المنشورة فمي الديموان هي كثير من تعابير جملها الشعرية ، تقارب النصف .

والقصيدة تمثِّل في شعر حاوي ذروة التعبير علن الشلعور بالعجز أمام المزمن الجامد ؛ فمنذ البداية يطالعنا حاوي بإحساسه الذي فقده تجاه حركة الزمن :

وعرفته كيف تمطّ ارجلها الدقائق

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۹۲ (۲) الاداب ، العدد الثاني ، ثباط ۱۹۹۲ ؛ ص :

كيف تجمد \* تستحيل إلى عصور \* (١)

فالزمن اصبحح كالصفرة عملي صحدر الشجاعر ، اللذي غبدا كهفاء من الكهوف}التي طالما حاربها في شعره ، وتملَّكه اليأس من إمكانيـة تغيير الأوضاع ، واستسلم لما حيل " بـه ، بعـد أن تحـطّـمــت سيفينــة ( السندباد ) ، وهَقَدُ هاجسُ الرحيل معناه في نفسه :

عاينته رعب زوارق

تهوي مكسّرة الصدى ،

عبثاً یدوي عبر أقبِیَتي الصّدی (۲)

لقد عاد إليه إحساسه بالموت والعبثيّة التي عرفناها محن خصلال رؤيته التشاؤميـة في ﴿ نهر الرماد ﴾ ، وتعلقُلت البريح التـي كبانت تنخر الفساد ، إلى ريح تنخر يلده ، وتصفّير فلي عروقله ؛ وكأنسّيا أصبحت عميلاً من عمله، النواقع المنتردّي ؛ مصّنا زاد فني شعوره بالمعاناة وإدراكه لساديّة وسائل التعـذيب الممارسة عليـه ؛ فـأدّى هذا إلى انهيار روح الثورة لديه .

بعد ذلك ، ناجى حاوي ربّه الذي أعطاه كلّ شيء هي السحابق ، أن لا يشركه الآن ؛ لكن " الجنواب لا يأتينه ؛ فيعنود كمنا كنان : لا بطو لات تنجّيه و لا ذلّ صلاة ؛ إنها العودة إلـى العبشيـة النـى لا ترحم ، وإلى انعدام الرزمن الذي يودي للهلاك :

ماذا سوی کهف پیووع ٔ قم پیور ٔ

ويبر مبوّفة تنطّ وتمسح

الخطِّ المُجوَّفَ في فتور ُ ؟

هذى العقارب لا تدور"

ربّاه كيف تمطّ أرجلها الدقائق ً

كيف تجمد المستحيل إلى عصورا !(٣)

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۷۹

<sup>(</sup>۲) ديوًان خليل حاوي ؛ ص: ۲۸۰ (۳) نفسه ؛ ص: ۲۸۸

حنية الشاطئ :(١)

تتكوّن هذه القصيدة من ستّة مقاطع ، لكسلّ منهما عنصوان فصرعي . ونستطيع من خبلال المقبدُّمة النثرية (٢) التبي استهلَّ بها الشاعر القصيدة في الديوان ، أن نفرج تقريبا ً بكلّ مصا أراد أن يوصلت إلينا ؛ ولن يكون حديشي عنها سـوى تكـرار لمـا ذكـره حـاوي ، لـذا سأكتفي بذكر المصلاحظات التي أوردها ، مع التمثيل عليها مصن الشصعر في بعض الاحصان .

كان حاوي يرى في الفجر وخيمهم المشرعة للحريح ، المكان اللذي يقبت فيه حيوية المفطرة والبراءة الاولي ، حيث لا تقاليد أو قيلود في المعيشة والطكر والالتزامات :

هل کنته غیر صبیعة سمراء َ

في خيم الغجرا

خيم بـلا أرض وأوتاد وأمتعة تعيق (٣)

ضي المقطع الثاني يتحدّث الشاعر على لصان الغجرية عن حيويّتهما المتبدفسقة فلي عروقتها ، المندفعلة ببراءة نبحو التفاعل الببريء مع الطبيعية . فالغجريية هنيا امتيداد للبدويية السيمراء وللنالوة البريئة ؛ لائنهن جميعاء يحملن الصفادح نفسيها ، ويعببون عمن مفهموم واحد :

والرينجان ادخا لا ُ بأوْدِيُسَي تهيج ُ

تلهو وتمرح وفيه قطعان الوعول

وتروحُ تمخرُهُ ، خيولُ البحر تزجمها خيولُ (٤)

فـي المقطع الثالث تصطدم الغجرية بعالم المدينة ، وتشتدّ حـدُة

<sup>(</sup>١) نئشرت بصيغتها الموجلودة فلي الديلوان فلي : الأداب ، العلدد السابع ، تموز ١٩٦١ ؛ ص: ٤

 <sup>(</sup>۲) دیوان خلیل خاوي ؛ ص: ۲۹۱
 (۳) نفسه ؛ ص: ۲۹۳

<sup>(</sup>٤) نفسه ۽ ص: ۲۹۷

المواجهة في المقطع الرابع ، عضدما يرميها الكاهن الموسوي -" رمصز العقد والكثافة : الروحية والعقلية والاجتماعية والانخلاقية ، التي تكدّسها الحضارة في طبيعة الإنسان على مصدى الصزمن المتطاول منصذ فارق أصوله الاولى "(۱) - بالمروق والضروج بجملى تعاليم الوصايا العشر ، وبأنتها ساحرة تأكل الاططال وتسيد الرجال ، بينما كانت هي عاجزة عن ردّ التهم عنها ، لانها :

ما زلته أجهل ما الذنوب وكيف

تغتسل الذنوب

واخاف من "باسم الصليب" "(٢)

ولذا تصحدًق كلام الكاهن ، وتهرب إلى كهف بعيد مهجور ، نتعصرف على معلامجه في المقطع السادس ؛ إنته كهف تضربه الصواعق ، ويشيع في جنباته البرد والندر ، وهي فيه بدمغتها الحمراء على جبينها ، دمغة الخطبئة ، إلى أن كَمَا عليها الزمان وأصبحت عجوزاً .

إن هجوم مجتمع المظاهر والصزيف والقيدود المصطنعية عليها ، جعلها تتحوّل من تفّاحة الدوعر المختصيب ، إلى عنجوز شمطاء تبحث في المزابل عمّا يُقيمُ إوَدُها :

هَيْهَاتَ يَعرُفُ من أنا ، عبثا ً ، مُحالُ ا

شَمُطاءً تنبش في المزابل

عن قشور البرتقال (٣)

وهكذا كان مصحير الغبريـة مغايرا ً لمصيري البدويـة والعملوة البريثة ، لأن ً الظروف التي أحاطت بالغبرية كانت أقوى محن الظـروف التي أحاطت بهما . بمعنى أن عالم الرؤى البكر قد انتهى إلى مأساة مرو عق في أعماق حاوي ، ستظهر جلية في القصيدة السلاحقة .

Ţ

<sup>(</sup>۱) حسين مروة ؛ دراسـات نقدية في ضلوء المنهلج اللواظعي ؛ مؤسسـة الابحاث العربية ؛ بيروت ؛ ط۳ ؛ ۱۹۸۸ ؛ ص: ۱۳۳

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۰۳

<sup>(</sup>٣) نفسه ، ص: ٣٠٦

بُالِعازر ١٩٦٢ :

تذكور قصيدة ((العازر ١٩٦٢)) من سبعة عشر مقطعاً ، لكلّ واحتد منها علنوان فلرعي ، وهلي تمثّل قمّة الملأساة التي عاشها خليل فيي ﴿بيادر الجوع﴾.

وقد بناها حاوي عملى قصّمة (العازر) التمي وردت فيي(الكتماب المقدِّس)؛ نذكر منها ما جاء هي انجيل (يوحنا) ، حتى نتبيَّن ا لا ُساس الذي انطلقت منه القميدة .

ورد في إنجيل (يوخنا) ما يلي :

"فقالت مرثا ليسوع: يا سيسّد لو كنت ههنا لم يُمُت أخي لكنسّي ؛ لأن أيضًا أعلم أن كل ما تطلب من الله يعطيك الله إياه قال لها يسوع: سيقوم أخوك "(١) .

وبصبب كثرة مقاطع القصيدة ، وأهمية عناوينها الفرعية فلي ربلط ا لا ُحداث ، سنتناول المقاطع كُللاً على حدا .

١ – حفرة بـلا قاع : يطالعنا (العازر) في هذا المقطع – وقبد ستقته الهزائم - بارادته القوية في الموت في قاع لا قرار له ، يحتمل كلِّ معانى الطناء واندثار الأمل ، لدرجة جعلته يطلب من حفَّىار القبور أن لا يدفنه بتراب أحمر طري يمكن أن تنمو فيه الأعشاب، إنسّما يريلد منله أن يحنسطاه كويللف جسلمه كويطملره بكللس ملالح وكبريت ؛ وبذلك يقتل كل أثر للحياة:

عمسّق الحطرة يا خطسّار • ،

عمسقها لقاع لا قرار"

يرتمي خلف مدار الشمصر

ليلاً من رماد ا

وبقايا نجمة مدهونة خلف المدار (٢)

٢ - رحمة ملعونة : يتسائل (العسازر) هنا فيما إذا كان بإمكان

<sup>(</sup>۱) الإصحاح البادي عشر (۲) ديوان خليل جاوي ؛ ص: ۳۱۳

كان من حين لحين

يعبر الصحراء ً هو لاذ ً محمَّى ،

يلتقيني كَلُفاءُ في دربه ِ

انثى طريبه (١)

ولذا شعرت بالعار ، لانسّها أحسّت بانسّها تتعرّى لغريبُ :

وهي عيني عار امراة.

أَنَّتَ ، تعرَّتُ لغريب (٢)

شمّ تتساءل عن سبب عودته ، طالما انته عاد شبیطانا ؛ وکانّها تتمنّی لو بقی میتا ً ، ولاد لختم حاوی الا ٔحداث التی مصرّت بنا حصتی الان فی القصیدة بقوله :

"إن اليعازر يشتهي الموت ، ويداف ان يبعثه صديقه الناصرى . لماذا كان يشتهي الموت ؟ لانه بطل صارع في سبيل القيم ، صارع طويلاً حتى ادّى به الصراع إلى الهزيمية ، وبالاحسرى إلى هزائم متبلاحقة . من هنا كانت رغبته في الموت. ثم يبعث ، ويصبح رجلاً آخر : لم يعبد ذلك البطل ، بطل القيم ، وإنتما هو يحقد على الحياة المتمثلة في امراته "(٣) .

٥ - زخــرف : الـمقصـود بهـذا العنوان ، أن روجة (العارر) حاولت في هذا المقطع أن تزخرف وتـلوّن لحارتهـا الحقيقـة التـى فيُحـفت بها ؛ فصوّرت لها ما تمنعت أن بكون ، على أنه ما حدث :

حارتي يا جارتي

لا تسالینی کیٹ عاد

عاد لي من غربة الموت الحبيب ا

ې′) دیوان خلیل حاوي ؛ ص: ۴۲۲

<sup>(</sup>۲) ندوة الأداب: ظيم جديدة في الشعر العربي الحديث بادار الندوة: د. إحصان عباس بم شارك فيها : د. خليل حاوي ، صلاح عبد الصبحور بالاداب ، العدد الثاني ، شباط ،۱۹۷۰ بم: ۲٤

Text Stamp

زنده يزرع نبض الوردة الحمرا بِعُمْري(١)

بينما كانت في ظرارة نفسها تُتَمْتِمُ بالمُصاب الذي حلُّ بها .

٦ "النفر" المغلوب: تتساءل الزوجة هنا عن السبب الندى يبعد (السعازر) عن جسدها الممتلئ بالشهوة العارمية ، وتغبرنا كيف أصبح زوجها يعود إليها كل ليلية لاتظليليه آثار الهزيمية التي مُنيئت بها القيم والمبادئ النبيلية ، والتي جبعلت (العازر) يستدوّل إليي تعنيين ياكل العنذاري اللواتي يالمقيئن إليه على الشاطئ و لا من (خُفُر) (٢) يعدنُ ويهنزمه ؛ بينما (المسلح) غارق في عالمه المثالي على الشاطئ نفسه ، لايفعل هنو الآخر شيثاء يمنع التنين من ارتكاب جرائمه :

"خلوة" جئرٌت إلى التنسّين ، جئرٌت ، د مبغت ا

"للموت وانهارت تعانيه انتظار"

"وعلى الشاطئ طفل تامري"

. شيغوس المتلسم **شي دنيا ال**قرار (٣)

٧ - عُرْس المغیب : هنا تضحضد و (العازر) نفسها عن زوجها الله الله المحله الحله الحله

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص: ۳۲۴ ، ۳۲۰

<sup>(</sup>۱) النفضر عبد الصوطيين ولتي إذا دعاه الناس شيلاث ميرات يحميلهم من السرق والحرق والغرق والسلطان والشيطان والحياة والعقبرب . وفيه إلاوال كثيرة متعبدة جعلته شخصية خراطية ، من ذلك أنته وليد في مغارة ، ورضع لبن الضواري ، ثم دخل آخر الا مر فلي خدمة ملك من الملوك . وقصّاة التنتيل لها اصلول خراطية ودينياة ودينياة المنار في القصل الشعبي بالنفر . انظر : دائرة المعارف الإسلامية ؛ دون (ط،ت) ؛ ١٤ ٣٤٧ - ٢٥٦ . كتاب الحياة ؛ الرويا ؛ الإصحاح الدادي عشر .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص: ٣٢٨ – ٣٢٩

"صدرك ِ الريّان من جمر ومن

"خمر وطيب

"طالما طيَّب مغلوباً جريحاً لن يطيب (١)

۸ - زوجة العازر بعد سنوات : يمثّل هذا المقطع بداية تعداعي مظاهر الخياة في زوج (العازر) ؛ فلاحد انقلبت بعد كلّ هذه السنين من التعذيب والتنكيل ، إلى شيء يشبه زوجها ، وامبحت تتمنّي الموت للكلّ منا هو حمييّ فيها ، لأن بُعْلَها بلدل ان يُنبِت الموت للكلّ منا هو حمييّ فيها ، لان بُعْلَها بلدل ان يُنبِت المراس جراد مفترسة ، ولم يُرو لها ظماً شهُوتها ، ممّا دفع بها للبحث عن قصوّة اخرى تُغمبها وتُرويها ، وكان توجّهها نحو قوة المعفول الشرّيرة المدميرة لكنلّ حضارة ؛ فَهُشِلَتْ فيما ارادت :

جاعت ا لا'رض إلى شكّل ادغال \*

من الفرسان ، فرسان الممغول ، (٢)

٩ - انهيار : تواصلُ هنا تُداعي حيويدًة الزوجاة ، وزادت دعوتها لتدمير مظاهر الحياة ؛ وكان النقمة والحقد اللذيئن عاد بهما (العازر) انتظلا إليها . وبعد أن كانت الدواليب الدموية تعلما الجماهير ، امبحت تعلكها ، وارتفع صاوت دبيبها فلي عروقها ؛ عندها تمنت الموت ، لانها شَعَرُتُ بالغُربة عن كل ما يخبط بها : غيديني وامسحي ذاكرتي ، فيضي

ليالي المثلج في الأرض الغريبه٬ (٣)

۱۰ - الناصريّ يتراءى لزوجحة عازر : تواجحه الزوجحةُ اثناء نومها (المصيحُ) بحقيقة ما آل إليه (العازر) ، وكيف أثّر ذلك عليها ؛ وتحاول ان تغلويه ، علسّه يُططئ ضار شهوتها ، همي اللوقت اللذى كانت تعلم فيه أنّ (المصيح) كان طيطاً ، حصتى قبصل ان يتجمرّد

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص: ۳۳۲ – ۳۳۳

<sup>(</sup>۲) نفسه بص: ۳۳۰

٣) نفسه ، ص: ٣٣٩

من طبيعته البشرية ، فكيف يسعفها [؟

١١ - المجدليسة : وتذكسُره بقصته ملع (ملريم الممجدليلة) (١) فعلته من اجله ، بيضما لم يتاشير هو من تصرفحها ، قمرى لايعرف معني الجوع الجنسي :

كنت طيفاء تمرياء

وإلىها ً قمري ّ.

يتمشّى طي جروح المريمات (٢)

ح تنسّين مريع : تعود الزوجة للحديث عن زوجها الصذي هجرهما ومحا عاد يخصبها ، مع أنَّها حاولت أن تشعّل لهيبب الشهوة فلى نفسته بشتّى الوصائل ، لكنّه كان وخشاءً ميّتاً ، لا يعاملهما !لا ً كعاهرة ، و لايلتذ ً إلا ً بطفلة يغتصبها بعنف ودمويسة :

ليحص يشته سوى العهر

متى انحرت له الجنيّات ا

هي اعضاء طهله (٣)

إنته تصوير مُغْث لمدى الارتداد الذي حصل لصاحب المحادئ على أهله ووطنه ؛ وفي هذا قال خاوي :

"المجعازر تجسيد للعقائدي الذي تتوالي عليه الهزائم ،

فيتحوّل عن العقيدة المثالية إلى ما يعارضها وينقضها

وربسّما اصبح عميلاً في النهاية "(٤) .

١٣ – لِـنّة المحللاً : تستمرّ الزوجة في العلديث علن زوجها ، وكليف

<sup>(</sup>۱) جاء في إنجيل لوقا ، الإصحاح السابع ما يلي : "وإذا امصرأة في المدينة كانت خاطئة إذ علمت أنسّه متكئ فصى بيات الفريسمي ، جاَّءت بقارورة طيب ، ووقفت عند قدميه من وراءه باكية ، وابتدات بالا قدمية بالدموع ، وكانت تمسحهما بشعر راسها ، وتقبيل قدمية ، وتدهنهما بالطيب" . والقصية في الإنجيل لا تعدل على ان المرأة جاءت تغويه ، وإنما اتت تطلب العقو والغفران منه ، لاآنها کآنت بائعة هوَی ، وآرادت ان تتوب . (۲) دیوان خلیل حاوی ؛ ص: ۳۶۲ ، ۳۶۲

نفسه باص: ٣٤٧

<sup>(</sup>٤) ندوة الأداب : قيم جديدة في الشعر العربي الحديث ؛ ص: ٢٥

اسبح يتلخذ بِجَلْد كلّ من يطاله سبوطه ، بعد ان صار رهالاه من العملاء والجواسيس الساعين لتفريب الأمصّة :

سوف لن يحكي : رفاق العمر

غربان الضمير

وجواسيس السطير (١)

من جيب السطير،

وأميراً يتنالسه (٢)

- ۱۰ الإله الظمري : شعود زوجـة (العازر) بعد كلّ هـذه السـنـين ، الله تمنّي الموت مـن جديـد ؛ لأنها ادركت انّ شَلاتُهـا وبكاءهـا لن يـُجدا صدى عمند (المصيح) ، كونه طيفاً قمرينً ، وليس إنسانا ً له الماسيس واحتياجات البشر .
- ١٦ غربة النوم : إنها تشعر بالغُربة حلتي اثناء نومها ، لانها تتمدّد قرب وحش بربري غريب :

طاُلما استسلمت في غربة نومي

لغريب بربريٍّ (٣)

1۷ - جبوع المجامر : في المقطع الانخير ، تتحوّل حواس الزوجة الخمس الى فوهات تنشر الهلاك ، وتشتهي الغيراب والدميار . شم تبيد؛ با لانطواء على نفسها بينما كان شريط حياتها المصابقة بحلوهما وملرّها يتمرّ بمخيئلتها ؛ وكانيت نهايتها ان اصبحت افعى عتيقة تنزف الكبريت كزوجها :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص: ۳۵۱

<sup>(</sup>۲) نفسه ب ص: ۲۵۳

<sup>(</sup>۲) نفسه و ص: ۲۵۳

انطوي في خفرتي

افعی عتیقہ ٔ

تنسج٬ القمصان

من أبفرة الكبريت ِ ، من وهج النيوب ُ

\_\_\_\_\_\_

لحبيب ينزف الكبريت

مسود" اللهيب (١)

ويمكن أنّ نعدّ زوجة (العازر) امتـدادا ً للغجريـة ولمصيرهـا ؛ هماوي في شلك الفترة لم يكن يرى سوى الهاويـة التـي شبعـا للعـرب بالسقوط فيها ؛ وتم ذلك بالفعل عام ١٩٦٧م .

(۱) دیوان خلیل خاوی بامان دیوان خلیل

Text Stamp

الفصل الرابع مجموعة (الرعد الجريح) الشعرية

مدخل إلى المجموعة

تضمّ هذه المحموعة أربع لخصائد تنتملي للبترات رمنيلة نوعاً ما ، حتملت كالالهجا احتداث عربيلة متناتفلة عجلي المعتصديين العسكري والسياسي .

هبينما كانت القصيدة الأولى تعبير عن الصدمة التي أصابت العرب هي کلّ مکان اِثر حرب حزيران عام ١٩٦٧ (١) ، جاءت القصيدة الثانية عام ١٩٧١ (٢) تكشف عين بندرة أميل خفيية ، ثم " تبعثها القمسيدة الثالثة طيي أوائل عام ١٩٧٣ (٣) ميشترة با لائمل البذي تبلتي رعيداء مدوياً ، شمَّ كانت القصيدة الأخيرة عام ١٩٧٤ (٤) التي عُكُسُتْ ارتياح الثاعر وفرحه لحرب تشرين ، وأمله بعودة السلاجئين الفلسطينيين إلــ وطنهم مهما طال البعاد .

- واللامائد التي تضمّها الصجموعة هي :
  - الأ'مّ الحزينة .
    - ضباب وبروق .
- الرعد البريح ؛ وهي من قصائد حاوى الطاوال ، إذ يبلغ عادد حجملها الشعرية ثللاثمائة وست وعشرون جملة .
- ← رسالة الغفران من صالح إلى ثموت ؛ وهلى أيضاء ملن القملاتد الطويلة التي تتكون من ثلاثمائة وعشرين حملة شعرية .

، الام الحزينة :

لمسًا كانت هذه القصيدة قد نُظِمُت إثر حلرب حزيلران ، فقلد جاءت هي تصفيها امتدادا ً للمائد «بيادر البيوع» . وهلي شحلمل تساؤ لات الثاعر الخائرة حول ضياع العدل ، والتفريط بالثخار وإزالة العجار الذي هاق بنا جبرًاء قيام دولة إسرائيل ، وتماديها مع خلفائهما فلي

<sup>(</sup>١) ريتا عوض ؛ اسطورة المصوت والانبعاث في الشعر العربي المحصديث ؛ المؤسسة العربية ؛ بيروت ؛ ط١ ؛ ١٩٧٨ ؛ ص: ١١٦

<sup>(</sup>٢) د. متمود شريع ً؛ تجربة المدينة في شعر خليل حاوي ؛ ص: ٩١ (٣) د. عبد العميد جيدة ؛ الاتجاهبات الجلديدة فلي الشاعر العلربي المعاصر باص: ٣٤٧

<sup>(</sup>٤) د. محمود شریح ؛ تبربة الصدینة طی شعر خلیل حاوی ؛ ص؛ ۹۱

إذ لال العرب باهذا الإذ لال الذي لم تكن تظوي عليه الصهيونية للو لا عجز وضعف مُن حولها .

ويشير الشاعر إلى جراح (فلسطين) عام ١٩٤٨ التي فاتها الثار . لا'ن " جراما ً جديدة قد فُتِحت ؛ ويتساءل عن أولئك الذين يـدّعون بانهم حماة (بيت المقدس) ، بينما هـم مُثلًاعسـون عـن الجهـاد ، لايفعلـون شيثاً للضمايا التي تستباح في كلِّ لحظة :

ما حضماة البيت ، والعار يغنيي

والشجايا تستباح في

لم تر البنسّة في ظلّ الرماح (١)

ممسّا جعلل الاملوات السذين سلقطوا على أيدي الغلزاة يتقلسبون في قبورهم /ويشعر حاوي وكانته قد حكميّل عمار الهزيمة وحده ، بعلد ان انهارت قلوّة العرب ، ولم يُعُد هناك من يرفع السيف في وجه الطغاة ، ويُرْجِعُ السلاجئين الفلسطينيين الذين طال انتظارهم إلى ديارهم :

مدئت المي خيم المنفي المفاتيح٬

بایدی العائدین ،

ر. ليس شي ا لا طق

سوى صمت السؤالُ \*

عن حماة القدس ،(٢)

ويتعبيب الشاعر من موظف الا'مّة العربية المتخاذل ، وهـي امّـة جهاد وكَبرُب ، ومنن منوقيف السدول العظيمي الشي تلدّعي إقامة العدل هي العالم ، بيتما هي متوخّشة جائرة :

ما وحوش شدَّعي الميزانُ والعرشُ

وتزهو وتغالي

تداسع ا لاأرض إلى كهافر

<sup>(</sup>۱) الرعد البجريح ؛ ص : (۲) نفسه ؛ ص : ۱۲

تضلَّ الشمس عنه ، ومصابيح الليالي ، (١)

وتكون الخاتمة انَّ الأُرض العربية لم تعد تبالي بالمصائب تنخرها ، وكانسّها استمرأتْ الذلِّ والهوان .

## ضباب وبروق :

كانت هذه السقصيدة استشرالها ً أوُلسيًّا ً للمتغيّرات النّي أوجـدت حرب تشرين ، بعد الإحباط الذي خنق العرب إثر النكبة .

بدا الشاعر بذكر الحياة التي عاشها في عالم من اليأس والعدمية والطناء ؛ وقام بتشبيه العالم العربي بالمقهى الذي يعبلق بالدخلان والضباب،حيث يتوه المرء ويطقد السبل .

ثم تاتي بداية التنبّه لِرُسُم منتلف ينبو فلي الفياب ، يظهر وينتفي ، فيلا تتوضّح ملامحه ؛ لكنَّ الشاعر يذكر أنّه طالما تُخاهَلُ هذا البرق ا لا'مل ، لكثرة ما تهجافَتُ عليـه مين هـزائم وانتكاسـات ، والتزم الصمت حيال التحوُّلات التي كانت تجري ببطء :

طالما اغمضته دون البرق

عيني ، وارخيعته الستائر،

وتلجيفت السكوت (٢)

فلمصًا أن أوان انفجاره للتعبير عمصًا يحدث ، الخصيفة العنصارات في جوفه لشـدة غضبه ونقمته ؛ وكانَّ العبارات كأنت تتزاهم للخروج ، تريد ان تضدفع جملة واحدة

وتاتي خاوي لنفظة شكَّ بهذا الأمل ؛ فيتوجَّه إلى نفسه ويقول لها بانه کان اجدی بها لو تَناسَتْ مشاکلَ امّْتِهِا ، وعاشـت حیاتهـا هاننــة بعيدة عن التفكير بكلُ ما يدور خولها ، بسبب ما جرَّ عليها التفكير من توتَّر وأَلُم وحسرة . ثم يعود الشاعر ويشير إلى أنسّه طالما خاول ان يفعل ذلك بشتَّى الوسائل ، ُلكنَّهُ فشل :

<sup>(</sup>۱) الرعد البريح ؛ ص : ۱٤ (۲) نطست ؛ ص: ۲۲ ، ۲۲

کان اجدی

لو بئنئت کلاّاك برجاء

في حنايا ممنه

يرفل وهج الطيبر

طي وهج البلالي (١)

ولهجاة يظهر من بين الركام الطحارس الصذي سيمسلح آثار المحاضي ا لا'ليم - الذي رمز إليه بالبومة الخرساء - ويزيل الخصداع والنفصاق المستشريين في المجتمع ؛ هذا الماضي الذي يتمنّي لو يملوتُ الطلارس ويطنى ؛ وهنا يدخل الطرطان طي خـضمّ المسّبراع ، ويخـتطي الطحارس ، إ لا " أنَّه لايموت ، وإنِّما يبقي يسبح في الفبحاب ، منتظـرا ً فرمـة الظهور من جدید :

وأرى الشارس يهوي ويغيب

وارى البومة تهوي وتغيب

بين شطَّينُن من الموج العباب (٢)

الرعد البريع :

طي هذه القصيدة لاظهر الطارس رعدا ً مُدوِّيا ً أزال حجاب الضباب ومزَّقـه . وقد بداها حاوي بالعديث على غمصّاته التي كانلت في داخلته تودّ الفروج ، لِتفْرجُ معها ما يعانيه ملن مرارات الهزائم السابقة ؛ کان یرید ان یری شعره یُولُد مَـرّة اخری ، بعد ان صمت طویللا ، لیفرح به كئم ّ تحتضن مولودا ً لها عاني آلاما ً كثيرة .

ثمّ يتذكّر حاوي إخوته الاربعة النذين ضمتهم القبر وهم اطفحال ، وضمّ أباه بعدهم(٣)،عندما يندهش من نفسه بسبب خوفه من حفرةالقبر: ولماذا يتسللى

ما شمَّ شي عتمته

<sup>(</sup>۱) الرعد البريح ؛ ص: ۲۷ (۲) نفسه ؛ ص: ۳۳

<sup>(</sup>٣) د. إيليا حاوي ؛ مع خليل حاوي في مصيرة حياته وشعره ؛ ص : ٦١٦

وجه ابیه

وجباها الخضّة مستعره ا

وصغاراً هي قبور نضره (١)

إنَّ توجَّه الشاعبر نبحو القبسير ، علكبس ياسبه - اللذي صبوُّره هي القصيدة − من كلِّ ما تجعيِّ به الأيام والليالي ، وملوت حسِّله ، وانطفاء ً جذوة ثورته ؛ مما جعله يدعو بالريح أن تهب ٌ ؛ لكن ۗ الريح ترو و لم تعد تعظی ما کانت شعظیه فللی انسلابق ، إنكمل افلین المثلث المثلث ال للريح التي نَفُرَتْ يَـدُهُ ، ومفِّرت فـي عروقـه ؛ إنِّها ريـح الفنـاء والجدب ؛ هكيه يُاتي منها حياة وخصب ؟!

بعد كلِّ هذا العنباء تصلُّ البشارة ، ويظهـر البطبل المغلِّص من خمور الليالي ، يحمل جرحة الا يبالي ؛ وهنا يتساءل خاوي عمل سلبب غياب البطل والختفائه كلِّ هذه المحدّة ؛ شمِّ يطلب منحه أن لا يساله عمسًا حلَّ بأرض العرب والقاطنين عليها ، لانسّه قد ترك الآن كلَّ هذه ا لا شياء ، وعاد إلى الطفل الذي طالما عاش في صدره ، رميز اللبراءة التي تكشف على المسلتقبل ، لاأنَّ الشاعر احلسَّ بلان جنَّة محتجبة على وشك الظهور ؛ لكنَّ الرؤيا ترتدَّ عليه ، وتذكَّسره بغصَّـة عمـره الماضى :

أوغلته في الغيثب

وارتدت لصدري

عمتة منتحده

غمسة العمر المولسّي ، (٢)

ويخاطب حاوي البطل٬ بصانسًك للو كصنت الأمصل اللذي انتظرناه ، لخلصّصتنا مما نحن قيه ؛ و لا يمكلن لله أن يقعل ذللك دون أن يعلرف طبيعة ما نعانيه ، و لا يتسنَّى هذا ! لا " !ذا كان قد بُعثُ من رمادٍ معاناتنا .

<sup>(</sup>۱) الرعد الجريح ؛ ص : ٤٧ – ٤٨ (٢) نفسه ؛ ص : ٥٥

ثم " يتحد "ث الشاعر عن اولئك الذين الخلقوا آذانهم في وجه هتاف ماضينا المجيد الغابر ، عندما كان الشعر يتغنسي بالنسمر واللعلق والمنعة إ في حين ان " شاعر العصر إنسان يمتهان الشعر للترفياه والشهرة ، وللتقارب إلى أرباب السلطان بما ليس فيهم إ فهاو منافق خسيس ، نزع نفسه من واقع امتاه لا جمل عمر في رخيص . إنها المسلمة المستاجرة بالطكر والمبادىء :

شاعر العصري

يصوع الشعرَ

ترفيها ً يغنسّي عبر تمويه الشطاه ً

ويصلتي باسم والييه

ويحشو ربسّه الا'كبرَّ

حشوا فارطاء في باطنه (١)

لكن البطل عاد رغم كل المعيقات ، عاد بركانا أثاثرا ورعدا مجلجلا ، فتغتستلنا ممًا عُلِقُ بنا من خُطام كسان في الحلق شبوكة ، وفي الجفن إبرة ، وسار بنا نحو الغيد السزاهي،الذي سيمفتي عمرنا من الشوائب ولذا رحميت بالبطل كل بؤر التغيير التي كانت مبعثرة وخافتة ، وُتَبِعَتْه بعد أن رأتْ فيه شهابا انار الليل بقوّة .

وقد اختزل حاوي ما مرّ معنا في القصيدة بطوله :

" وكاد يسيطر إيقاع الهللاك على القصيدة من المستهل"

إلى الخاتمة ، ثمَّ تبلَّت الرؤيا هالة من هول الرعد ،

ومهابة الجبل ، في طلعة بطل مخلسّص ، صاغم دفق الحياة

البكر ، في أرض راحت ترفل بحيوبّة الفطرة ، لطول ملنا

اختزنت من طاقة هائلة عبر هجوع طويل " (٢) .

ثمَّ تُدْخُلُ القصيدة منعطفاً لم أتمكِّن من معرفـة سببه ، عندمـا

<sup>(</sup>۱) الرعد البجريح ؛ ص : ۱۱ - ۱۲

۲) نفسه باص : ۲۸

يعُدخل الشاعر ثلاث شخصيتات بطريقة مباغتـة ؛ هـذه الشـخصيات هـي : الرطيقة ، الأمّ ، والصرطيق .. امسًا الرطيقة فهي شخفية عصانت مُصن صراع طويل أذاب هي لهيبها طيبة أصِّها ، وخشونة أبيها ؛ بمعنى أنها فقدت نقاط التلاقي مع والديها :

وامسّدي وجه رفيق طيسّب

وجه امسمي

وظلال الوعر شي وجه ابي (١)

وتتابع الرطيظة حديثها عن الماضي العالك الذي كانت تعيش شيه عندما ظهرت بوادر طلعة البطل المخلسّص ، بعد أن طالت حياة البوع والبؤس والترمان ؛ فعادت نُشوة الأرض شمشي في خلابنا حسيدها ؛ هلده ا لأوقى التي لم تخليّف في السيابق سلوى الأخصران والمجلواج ، واللقلدت الرطيقـة٬ طريقهـا ، ممـا جعـهـا تتقـوقع طـي داخلهـا علـّهـا تجـد الطمانينة والعماية ، لكنِّها }اكتشلات أنَّ المأساة كانت لالد تغلغللت في احشائها .

وتصبح شخصية الرهيقة بعد ذلك الخرب ما تكون إلى (عشـتار) إلهـة الغمب عند البابليين ، عندما تتحادث على رفيقها الطيلب النائم جنبها الذي يتحرّق شهوة لإرواثها ، كي يتصبها ويقضي على الكدّب .

شم تدخل شخمية الا'م التي تطالعنا بعسارتها عللي ابنها اللذي طلادته وهو ما يزال عريساء :

ولدي ضيئعته ضيئعت وحدى

درة الكون

العريص الغضسء

يغطو البيوم طي هوّة ُحفره (٢)

<sup>(</sup>۱) الرعد البريح ؛ ص : ۷۵ (۲) نفسه ؛ ص : ۸۲ ، ۸۲

وياتي دور الرفيدق ابن هذه الا<sup>م</sup> ، الذي يصفه حاوي بانته البطل المخلص الذي حمل آلام الضحايا ، وعاد كالنار يحرق الخطايا التي تيبّست فينا ، وضعتى بنفسده تاركا ً عروسه ، من أجل أن يفتدى أمّته ، مثل (المسيح) النذي أود لحمه (الله ً) (مريم ً العذراء) ليكون - فيما بعد - نبيّا ً ومرشدا ً .

شمّ يخاطب الرفيق أمّه مبيّنا ً لها بانتها إن فقدته ، فان زملاء على درب التحرير هم أبناؤها أيضا ً إلكـن الام لاتستوعب الطكرة التي أراد ابنها أن يزرعها في نفسها ، وتستمر في حزنها ، عادَّةً تعزية الناس لها في وُلَدِها ضَرْبا ً من النفاق ؛

وما يلجدي ويجدي :

"انت ِ ام" ، انت ِ امّ للرفاق،

کان' یا ما کان' ،

والتعزية المرّي لها شي كُبِدي

طعم، النسّفاق، (١)

وكأن الشاعر يشير إلىي أن وعلى الأمّهات ما زال دون وعلى أبنائهن إلذا فإن على الأبناء أن يتاولوا زفع مسلوى تعامل الوالديثن مع أحداث امّلتهم ، حتى لو الختضى الأمر فقدانهم أو لادُهم

بما أن القصيدة كُلتبت بعد حبرب تشرين ، فبإن الشباعر منيذ البداية بدأ بمباركة الارض العربية ،التي أنببُت وطلاً إشجاعاً جمرياً شق بلهيب غفيه عتمة الليل وغياهب الماضي الاليم ، وهب فبي طلبب المصراع مع المعتدين ، لينقضذ الارض التي حباولت عبوادي السزمن أن شبعلها موطنا للغش والفساد والتخليف والانحطاط:

وتَبارَكْت وحم التي و لَدُدَ على ظهر النيول •

<sup>(</sup>۱) الرعد الجريح ؛ ص : ۸۸ – ۸۹

− وُلُدُت وما بُرحت بتول ا بطلا ً يُرُوي سيفته لُهُبُ الشهابُ (١)

ويعاود٬ الشاعر مباركة البطل ، لانته سيزيل اللعنة الذي طالما حلَّت علينا ، بعد أن عاد تحصت الرماد جمرة مستعرة ، هو وألارانه هي النضال بعد غربة طويلة .

شم ياتي إعلان بزوع الطجر ، هجر الثورة والتحرير ، في شخصيسة تشبه شخمیتة سیدنا (محمد) صلی الله علیه وسلم :

السيفه أشرق والتنهيب

واضاء ً ني عينيه ٍ

ينبوع المحبّة والغضب

بطلّ يخلّي النيّريئن.

لمن و هتب (۲)

ويتحصدث عن الرسول وصحبه الكرام المهاجرين ، وكيف أنّهم عادوا بعد عشر سنین إلى وطنهم (مكّة) ، مؤكّدا ً حتمیّے عصودة اللہ جـئین الفلسطينيين إلى وطنهم (٣) :

عاد الأمين٬ مكرّماً شحدو بيه ِ

خیل" کریمہ ا

يمناه الخلع بعثته

نعتا ً على أرض مكرمة ٍ

على بلد أمين (٤)

ويئبارك الرسولُ مَصْرَّةً أخرى ، لانته رأى فيه صورة البطلل الصدى نعن بعاجة إليه اللآن ، ليعيد ً توحيد العبرب من جديد ، كمـا وحـّـدهم النبيّ الأمّيي من قبل ، وجعلهم صفّاً واحصداً ؛ رافضصاً كصلّ عصروض

<sup>(</sup>۱) الرعد الجريح ؛ ص :

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص :۱۰۵ (۳) ریتا عوض ؛ خلیل حاوی ؛ ص: ۸۰ (۱) الرعد البريح أَص : ١٠٧٠

الدنيا في سبيل الثبات على الحقِّ الذي جاء به

ثم يعرض حاوي لحاضرنا المغاير لزمن النبي عليه المملاة والسلام} فيسال زعامات العرب التي مُسُعُ المالُ نُتُوتُها ورَجولُتُها ومرجولُتها وما المغتمبة ، المستباح ؛ فيما إذا كان هذا الممال قد عوّضها عن ارضها المغتمبة ، وما يحدث فيهامن سفك لدماء الابرياء ؛ ولكن هيهات ؛ فإن كلل ما هي فيه لن يجلب لها سوى لعنة تحل على للبورها :

يا مُنْ خُماك الطِلْسُ

هل عُوِّضْتُ بالشِّيم ِ المرفِّه ِ

عن حماكُ المستباح • ؟

\_\_\_\_\_

وخصادا عصرك

خطرة" سوداء يلعثها الربيع، ، (١)

ويعاود الشاعر صهاجمة هؤ لاء المنشغلين بملء بطلونهم، وإشلباع غرائزهم الحيوانيلة ، وتعبئلة جليوبهم بالملال ، متجاهلين طوفان التغيير الظادم ، الذي لن يعصمهم منه شيء .

ثم" يتحدث عن الشعب الطلسطيني اللذي طبرد ملن ارضاء وواطسين النيام ، حباركا ً الاجيال التلي والبلد ت طيها وللم تُثْنُ ثارها ، وإنسما احتفنت النسار التي ستفيسر بها الغاصبين ، فيوجمه التحييمة لهم و لا مهاتهم وللارض التي حملتهم فلي اعماقها إلى أن حان أوان بعثهم :

طوبي لممن وُلدَتهم الحَسَرات

في المنطى الذي يمتدُّ خلف السور

طوبي لمن راحت تصارع ً

لعنة٬ حلّت على طفلٍ

<sup>(</sup>۱) الرعم الجريح ؛ ص : ۱۱۰ – ۱۱۱

طوبی لمن حملئت علی عکسّازها جيلاً تجميّع واحتمي في صدرها (١)

ويرجع حاوي إلى البطل ، متعجّبا ً منه لتحصدّيـه المصوت ، وعجدم ء ء . اكتراثه بالمخاطر التي تحدِق به ؛ مع أنّه كان هي نظر أعداثه وليمة تجمسّعوا عليها ليفترسوها ، لكنسّهم عجزوا عن فعل ذلك ، لانسّـه كـان قويًّا ً ، يحمل هي غوره المخصب الذي طالما تمنَّتـه الأرض الأمَّ وَبَكَـثُتُ عنه . لله كان بطلاءً معامراءً ، لم يبحث أبداءً عن سفاسلف الدنيا ، وإنسّما صنع المجد بسيفه وقلمه ، طاستحق المباركة والترحيب :

هل کنت عیر مغامر

يئغضي عن الصحب الطريّ

ويشتهي شرر الصيوف

ويشتهي لهب الحروف ؟(٢)

هکذا اشرقت نفس حاوی با لائمل بعد حرب تشرین ذلك سنينا ً أدَّت إلى انتماره .

<sup>(</sup>۱) الرعد البريح ؛ ص : ۱۱٤ (۲) نفسه ؛ ص : ۱۳۲

Text Stamp

الفصل النامس مجموعة (من جحيم الكوميديا) الشعرية

Text

ندري

مدخل إلى الصجموعة :

كان لللأحداث اللبنانيـة الــتي انــدل في نطعن حاوي (۱) ، بعد أن أحسّ بالدفء في في أعماقه انتكاسة مأساوية}سبّبتها الدماء كلّ يـوم ؛ لذا جـاءت قصـائد هــذه المجموعـة

والنقمة على كلّ لحظة شعر طيها حاوي با لا مل من تمائد قميرة لم من بينها طاختنقت العبارة في مدره ، ولم تُقْمع إلا عن قمائد قميرة لم من بينها مقطوعات لم تتعدّ اربع جُمل شعرية . وكان من نتيجة هذا المصراع الحادّ في نفس الشاعر ، انغلاق كثير من نصوص المجموعة في وجمه المتلقّي ؛ ولم يكن با لامكان التعامل معها له لا معرفة المناسبات التي قيلت فيها ؛ إلاّ أنُّ بعض المقطوعات بقيت مموَّهة التعبير لعدم معرفة اسباب نظمها .

ولم تكسر ظاهرة القِصَر المنتشرة في المجموعة ، إلا َ القصيدة الانخيرة التي عنوانها «شجرة الدرّ») ، إذ بلغ عبدد جملها الشعرية مائة وشمانية وتسعون جملة .

اما باقي القمائد فهي: ((قطار المحطّية) ، و((صلاة)) ، و((بلاد الغيربتين)) ، و((في النينوب)) ، و((العجيبية) ، و((درّة المدينية)) ، و((في النينوب)) ، و((في المسان)) ، و((في سدوم للمسرة الثالثة)) ، و((قطيع اللسيان)) ، و((في المسان)) ، و((في بيابل) ، و ((مناخ)) ، و((المنام)) ، و((في بيابل) ، و ((المنام)) ، و ((المنام)) ، و ((اللهظية البسيطة)) ، و ((ارض اليوطن)) ، و ((انت)) ، و ((جسيد خيفي)) ،

## لخطار المحطيّة :

يتحدّث الشاعر فيها عن لبنان ، فيشبسّهه بقطار يُراوح في مكانه ، ويصـزّق على قضبان سكسّته اشلاء الصغار والكبار . وفـي زُخْمَـة هـذا القتل ، رأى حاوي الغَطَّ الذي يقصل بيـن الزمـان والعَدَمِيلَة ، وبيـن

<sup>(</sup>۱) د. إيليا حاوي ؛ مع خليل حاوي هي مسيرة حباته وشعره ؛ ص : ٦٧٢



التقيقة والوهم يضمعي وتندشعر معالماه ؛ فلالد زاللت النواجلز بيلن المجنون والعظللانية :

> عاينت خطسًا يمني بين الزمان و لازمان عاينت خطسًا يمحسي

بين التوهمّ والعيان (١)

ثم يذكر جموّ المحرعب الساشد ، وأشـكال المحـذابح وا لاغتيا لات والمؤامرات المتأجّبة في كلّ بقعة لبنانية .

ويصف الهراد المليشيات المسلمة بالفئران التي لم يُعَد يُخْدِلُها العار ، لانسّه مصن طبعهما الصدني؛ . كمما بشخصدث عمن زعمماء هذه الملبشيات ، الذين يُلدّعون بانسّهم يريدون المحبسة والسلام للبنان ، بينما قلوبهم محشوّة بالحقد على كلّ اشكال الحياة :

وأرى طروخ البوم

تنبته في ضمير ٍ باع ُ نار َه •

ومضى يبيع

لتماء تبعثر في الشوارع

لعم لبنان (المخلسّع ِ) و (المنيع )(٢)

ويعرض حاوي لراي أُمسّمِ في اسباب هذه الاحداث ؛ إنسّبا تصرى انَّ ما حلّ بلبنان هو غضب من اللّه على امسّـة اخطـات كثـيرًا ً فـي حـقّ خالِظِها.

ويشيصر الشاعصر بعد ذلك؟إلى عصرمه على وضع حدّ لحياته؟ تكفيراً عن الشرّ الذي أصاب وطنصه ، وكفّسارة عصن الذنصوب التصي ارتكبها اللبنانيّون ؛ وإن بعّكت والدُنّهُ حزناً عليه (٣) :

<sup>(</sup>۱) خليل حاوي ؛ من جحيم ⁄الكوميديا ؛ دار العجودة ؛ بيروت ؛ ط١ ؛ ١٩٧٩ ؛ ص : ٩- ١٠

<sup>(</sup>۲) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٥ (٣) خمسة من رجال الفكر يحيون ذكرى الشاعر العربي اللبناني خاليل حاوي ؛ صوت الشعب الاردنية ، العدد ٢٥٩٥ ، ٢٠ ذي القعـدة ١٤١٠ هـ — ١٢ حزيران ١٩٩٠م ؛ ص : ٩

ما همّ لو بُكُتُ العجوزِ ا ذبيحة المين الذباشع ِ ، تلاتدي جبل الطيوب ،

⁄ ء ؑ . تجلوهٔ من کید.ٍ

تملسّب في القلوب (١)

ويتمنتي لو يعود لبنان كما كان ، موحيّدا ويسوده الحبّ والوئا ألكنسه يرجع للعديث عن الخوف والبوع والمصائب التي جعلت ملن سلما لبنان غيوماً حمراء تقطر دماء وكرها، ، شئبيسّن أنسّها فجائع أموله

إنها مللة لإبليس قصام بها الشاعر ، كي يعطيه إبليس قلباً من صغر يشتهي موت الحياة ، و لا يشعل أو يتألّم للمنث الملقناة في الطرظات ؛ فهو يريد منه أن يجعلجه عملي شحاكلته ، حميتي لا تُدمي لالبه المناظر الهمجيّة التي يراها في كلّ مكان :

أعطني إبليس قلباء

يشتهى موت الصحاب

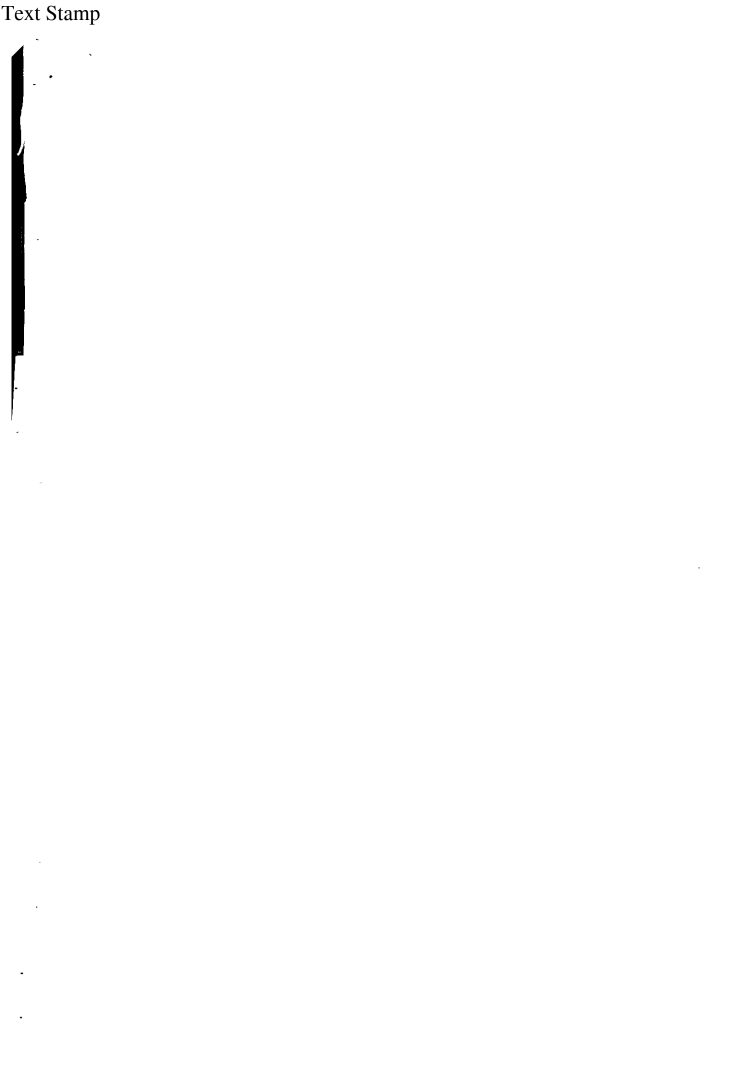
أعطني إبليس تلباء

بشتهى الموت التهاب (٢)

ويستمرّ حاوي في كلّ القصيدة يضعطي أوصاف القلب الذي يريـده عاكساءً هي ذلك كلِّ أنواع المأسي الشي عاشرها هي لبنان . بلاد الغربتيئن :

خول مثانية هذه القميدة صفيرنا (إيليا خاوي) بان أنونس كانت تنشر في محفها انسّها تقبل على اراضيها ايّ شخص يحمل جنسـية عربيـة دون تأشيرة دخول ؛ هذهب إليها خاليل وكلِّه أمال أن يُلقابل هناك المقابلة اللائلة ، لكُنَّ ضابط التأشيرات في المطار زُكْنَهُ إِجانِبا؛ ،

<sup>(</sup>۱) من جحيم الكوميديا ؛ ص : (۲) نفسه ؛ ص : ۲۷



واستمرّ يرمُّلُهُ شَـزُرا ً سياعات طويلسة ، حـتى اتـاه إذن الدخـول دوْن ترحيب ، وبتريّب كبير (۱) .

بدأ المشاعر القصيدة بتعبيره عن الشعور الذي شملسكه عندما وطات قدمه ارض تونس ، واحمس فيها بانسه في بلحده ؛ لكنسه فوجلئ بماوشف فحابط التاشيرات الحدي كحان يتكلبهم عربيسة ممزوجه باعجميساة افريقيسة ، ممّا جعل حاوي يفقد الإحساس الاولي الذي انتابه ، ويشعر بانسه طريب لاوطن له حتى في بلده :

ليس لي طي الأرض

دربه ، موطيء ، سقف ، سرير ا

فاتني حظّ الاسير، (٢)

وأمام هذه الأزمة النفسية الحجادة التي اعترته ، يتمنعي لو يموت حتى لايرى الرفض والاتهام في عيدون المسحافرين اللذين كسانوا يرونه جالساً وحيداً ، وحتى يفرج من هذا العالم الذي سحسًاه بالأد الغربتيئن :

اسعفی یا طعنة

ترحم شلواء يتدلسي

\_\_\_\_\_

حسبه أن تئطلقيه

من جحيم في بالاد الغربتيئن(٣)

## طي الجنوب :

مناسبة القصيدة قيام الا'مـم المتسّحـدة بإرسـال قـوّات مختـلفـة الجنسيسّات ، للانتشار في الجنوب اللبناني ، بعضها من دول لم يـُـسمع بها ، لا'نها لاتشكسّـل شيناء على خارطـة القـوّة العسـكرية ، بينمـا

<sup>(</sup>۱) صع خلیل حاوی هی مسیرة حیاته وشعره ؛ ص : ۷۰۲

<sup>(</sup>٢) من ححيم الكوميديا ؛ ص : ٣٦

<sup>(</sup>۳) نقسه و ص : ۳۷ ، ۲۸

اللُّوَّات العربية تكتفي بالتفرُّج(١) .

فالشاعر يتحسّر على أهل الجـنوب الـذين تغلّى عنهـم إخـوانهم العرب هي الدول المجاورة ، وتركـوهم لهـذه الأشـتات تتحـكتم هيهـم وتسيّرهم :

جولي سبايا الأرض

هي ارضي

وصولي واطحني شعبي (٢)

لكنّه يعود للمكابرة ، يريد أن يوحي لنا بأنّه لم يعـد يكتـوي بمثل هذه الأمور ؛ لأنّ للبه أصبح أصمّ أبكـم وأعمـى ، بينمـا هـو يتقطّعُ من الداخل .

العجيبة

نظمها حاوي عندما كان عند الخيام سامي في و لاياة (وسكنسون) بامريكا ، بعد تنظواف في بليدان عدة بسبب الاضطهاد الذي حمل له في (بيروت) . وكان عند الجبه صقيع دائم وجليد ، ولمتا ذاب شاهد البراعم ، فعاوده التنين لي وطنيه ، وقبرر أن يبقي فيه إلى أن يوافيه الانجل (٣) ، حتى لايموت في بالاد غريبة :

شدم المخلئع جسمته،

لیعود ٔ ، لن یطوی مشیبته ٔ

هي جوف غربته الغريبه٬(١)

درة المدينة :

هذه القميدة من النصوص المبهمة ، التى لايمكن من خلالها مغرفة الد لالة العظيقية لعبارة (درّة المدينة) :

مطلع القصيدة يوحلي با لإبحار ، وكانّه يتعدث عن سلفينة الخلّيت

<sup>(</sup>۱) د. إيليسًا حاوي ؛ صبح خاليل حاوي طلي مسلوة حياتا وشاعره ؛ ص : ۷۰۷ - ۷۰۲

<sup>(</sup>٢) من جحيم الكوميدبا ؛ ص : ٤١

<sup>(</sup>٣) د. إيليا حاوي ؛ مع خليل خاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ٧٢٧ (٤) من جميم الكويديا ؛ ص : ٤٥ – ٤٦

الشاعر من لبنان إلى بلد أخر ؛ ولم يشعر حاوى خلال رحلته بان دروٰب وجدران واشجار وطنه ظد رحلت معله ، لكلثرة الجلوج التلى تركتها أحداثه طي نفسه .

ومن خملال البيزء الأخصير للقصيادة تبادو درّة المدينية عنصارا البيابيّاء هي حياة الشاعر ، عندما كان في طربته المحزينة ؛ فهي تعني له الرحيل المستمرّ الذي يمنع صاحبه من الثبات على حال واحدة :

کیف اهتدت

للشاعر ألمغلول في غربتيه المزينه،

لِكُوْمُةِ الضُّجُرِ •

كانت له الأبحار، في

الريحان والسُمُر (١)

ريح::

تودّ الربح هنا لو شنتـقم من الذي حوّلُها من ربح خـيـدرة شجـلِبُ البعث والتغيير، إلى صيحة ضعيفة لا قيمة لها :

صيحة ً

يمتصتها صمت الصفور (٢)

في سدوم للمرة الثالثة :

عاد إلى (سدوم) مـرة ثالثة ، ليعرض من ضلالبـا الأمدى والــاضر والمستقبل ؛ جاعلا ً من (سدوم) لبنان الذي اختفت منه معالم الحياة، فاحترقت الأرض والسماء ، ومات كل ّ شئ ، ولم يتبق سوى شهوة البشر للقتل والتمزيق كالكـلاب المسعورة :

وشهوة البشرف

تشتف ما لاتشتهى

ولخير ما تريد.

صا يلتوي عنه دوي ٌ اللهب

<sup>(</sup>۱) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٤٩ - ،ه

<sup>(</sup>٢) نفسه ، ص : ٥٥

المسعور في الكبلاب (١)

قطع اللسان :

ر يتحـدث الشاعر عن تخلِّي ماحب المبـادئ عن مبادنـه مقابل حفنـة من المال ياخذها من سيعّده ﴾ وقد رمز لهذا المُتّغَلِّي بالغارجي الصدي وضع سيفه وترك حرب خصومه ، بعضد أن كان ثائرا ً مُتمصرُدا ً عضلي كضلَّ الظالمين ، لا يخشى أحداءً ، وكان أثناء ذلك ينام نوم طفل ، ويعلمل على ما يريد ، لأنّ ضميره كان مرتاحاً ، ولم يكن هضاك تنصاقض بينن ما يؤمن به ، وبين مصارساته ، فلم ياكل سوى المال الجلال ولم يعرف الببشع والطمع :

كأن قبل اليوم

غرًّا يتعقي طعم الحرام،

يتسقي منقار نسر

ينهش الاكباد ً في طبع اللثام (٢)

أم المصطفى :

تُعاوِدُ الشاعرُ هنا مسألةُ الانتعار ، ولكن على لسان أمـّـه التـي بهرو تندب خظَّتها العباشر الـذي اصطفحيي فلـذة كبدهجا اضحيـة عمـن خطايـا ا لأَخْرِينَ، وهي التي وُهُبُتُهُ كُلِّ شيء ﴾ إلاَّ أنَّه لم يكنن لديها حلوى وديعة تنتظر أن يحين الأوان لتشخصّي بنفسها :

اطعمتله لحمي ، دمي ، عصبي ،

وظلِّ وديعة ، ولدي ، وديعه •

وأنا التوجسّع والفجيعه (٣)

هي ٻابل :

يتمصدث الشاعر في هذه القصيدة عن تجسّار الكلمصة المنافقين ، بعد أن شركوا ما كاثوا يؤمنون به ، عندما عئصر ضت عليهم المنصاصب

<sup>(</sup>۱) من جمعيم الكوميديا ؛ ص : ٩٥

<sup>(</sup>۲) نقشه ؛ ص : ۳۳ (۳) نفسه ؛ ص : ۲۹ – ۷،

وا لا مصوال ، فأمبلوا يغسلون ادمغلة شعوبهم ، ويشلوهون المحقائق في صدورهم ، بعد أن كانوا ينيرون دُرَّبُهم ، ويوجمهونهم نبلو الطلويق المصحيح :

> یده التی لم تغتسل تمتد منسل ادمغه ا

> > وتروح تشخنها

بما اشتملت عليه المصبغه٬ (١)

شم يطلّ وجه حاوي على هؤ لاء الرفاق القـدامى (٢) ، الـذين لـم يعودوا يطيقونه بعد ان عرّى حقيقتهم ، ولم يعد يكلّمهم إلاّ بنظرات ضافذة حارقة ، تكوى ضمائرهم النائمة :

> ر جه د وجه يئطل

ومُمْتُهُ يُدمي ، ويعرِقُ ، لايلطاق ُ َ يا يوم َ أَنْكُرُهُ الرفاقُ (٣)

ويتحدّث بعد ذلك عن نفسه حينما رفق كلّ المُغريات التـي عُـرِضَتُ عليه ، واكتفى من الممال مـا يُوُمّـن احتياجاتـه دون تزيــد ؛ بعكـس رفاقه الذين تركوا مبادئهم الثورية التى عملوا لها طويلاً .

المناصب والمراكز، بينما هي تملوت دون أن تعلي ، ورسلولهم الشاعر الممناصب والمراكز، بينما هي تملوت دون أن تعلي ، ورسلولهم الشاعر يموت أيضاً :

تموته والعناكب رسولئهم يموته (٤)

<sup>(</sup>١) من جميم الكوميديا ُ؛ ص : ٧٤

<sup>(</sup>۲) د. إيليا حياوي ؛ منع خيليل حياوي هـي مستيرة خياتيه وشـعره ؛ ص : ۷۱۸ – ۷۱۹

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٧٥

<sup>(</sup>٤) نفسه ۽ ص : ۸۲

المنام :

يشعدث حصاوي عن عمره الذي أمضاه في شعب ارهق جسمه واعماليه وعن زمنه المهدور لانسه أضاعه في المحديث عن أوهام لاأصل لها : وحين أصحو من دوار.

أَتُّلُى سيولته ، خيولته ، وُغُولُـه ٠

أبلو مدار الزمن المهدور شي المدى

أبراج دنيا من نسيج الوهم والصدى(١)

### صداقة :

هذه القميدة حول تجربة عاطفية خاضها حاوى ، كان يامل منها إن تكسون عملاقة حبّ ببنه وبين من تكلّم عنها إلكنّها لم تتعدّ عملاقة المصّداظة ، مما سبت له ألمُاء كبيراء في نفسه :

غمست عمروقي بفتات الحب

<mark>في ل</mark>حمية العريقة •

ولم اعد غير صديق

تلتقيه امراة" صديقه" (٢)

## اللفظة البسيطة :

لايمكن بعرفة اتجاه القصيدة بدقيّة ، دون ان نفهم مدلول عبارة (اللفظة البسيطة) ؛ فإذا كان حاوي يقصد نبنا عبارته الشعرية ، فإنها ليست لفظة ببيطة ؛ وإذا كبانت قبد التهمته ، فبلا يمكن إن ثلثيم وَكُنُهُ العربي :

الم تُبق لي من موطني الكبير.

ثلوجته، ، مروجته، ، خلیجته، ، محیطه،

ما خُلْفُقْت دبابة "

حَطَّتُ على خريطه (٣)

<sup>(</sup>١) من حجيم الكوميديا ، ص : ٨٦ ، ٨٥

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص : ۸۹

<sup>(</sup>۳) نفسه ب ص : ۹۰ - ۹۲

وربسما سلملع خلاوي هلذه العبلارة طلي مذيناع عملى لسمان الملد الشخصيخات الصياسية طي العالم العربي بمفهلوم ملا ؛ فلاراد هلو ان يعطيها المدلول الذي رآه مناسباً لها .

أرض إلوطن : تُصـوّر توجّع الشاعر من أحداث لبنان الدمويـة ، التـي لـم ت تخطی علی احد :

تغورت في ارض بللا سربره،

غمسّاتك المريره'(١)

: 'نت

يبلدو أنَّ الشاعر كنان يمرَّ بتبربلة عاطفيَّة ظلهرت فلي عندد من قصائد هذه المجموعة ؛ أو أنُّه يتحدث هنيا على أمّلته العربيلة يريلك أن يسلتنهضها ملن كللل تغنجيله بامحادها والجلو منا اجلده مستساعًا ؛ وإن كان هذا التوجّه غريبا ً في هذه المحموعة :

انت یا مئن الاتداری

لا تشفيام ا

لاتكدانيها

کوابیس الظللام° (۲)

وربكما كان يتهكم ، ويقمد نقيض ما قالما فلى القصيص تصوير الواقع بعكس ما فيه .

جسد خلص" :

هذه الظميدة عاطفيسّة ، تصلور تجربة الشجاعر ملع انثلي لاتئاري و لاتلسمع ألا والمرء هي حالة غيبوبة عميقة ، عندها يستطيع ان يرى مصلامتها ؛ لكنّ حاوي يريد أن يندسّ بها في عالم التقظية ال<u>تامّـة</u> . حتّى ياخذ منها ما يريد :

كفُّ الشفاه على الشفاه.

<sup>(</sup>۱) من جحیم الکومیدیا ؛ ۵۹ (۲) نفسه ؛ ص': ۱۰۵ — ۱۰۵

جَمَعُو " بِالأَخْمُو تَطْوِحِ! وَعَنْبِمُو ۚ (١)

عكساني المعلسق الا

ترمز القميدة إلى الإنسان الذي يتبيدًى كلّ الظروف الصعبة اللّي تعبط به ، هيتغلسّب عليها بإرادته القويسّة :

وإذا بالمرتمي

يرتج ، يمشي ، يتالّق ا

ويخلئي خئلئفته

أثلال رجليه وعكسازا معلسق (٢)

وهي ذات طابع تفاؤليّ .

شجرة الدر :

بنى الشاعر قصيدته هذه على خادشة شهيرة مستمدة من التياريخ الإسلامي ، جرت في القرن السابع الهجري ؛ هي حادثة تُولَّي (شجرة الدرّ) عرض مصر بعد وفاة زوجها (الملك الصالح) ، واما كان من غدرها للزوجها (أيبك) الذي حاولت أن تتخذه واجهة لها الادارتها البلاد أ

تتكلون القصيدة من سبعة مقاطع لكلّ منها عنوان ، تمشى فيي ترتيبها مع تسلسل الأحداث التاريخية التي أوردها حاوي في المقدمية النثرية (٣) ؛ ولم تفرج عن عذه الأخداث اللّ في البعد الفني لها ؛ بعكس ما كان من حاوي عندما تعامل مع شخصية (السنديا:) أو (العازر) مثلاً.

إضافة إلى أنسّه جعل من (الملك الصحالح) خليفة - وهذا مناقض لما هو معروف تاريخياً - دون أن يكون لهذا الأمصر دور فلي البنصاء الفنّي للقميدة .

١ – جارية وجلَّاد : يتكوُّن هذا المقطع من قسميئن :

- القسم الأول أتى على لسان الجلّاد الصدي يظن أنّـه بتعديبـه

<sup>(</sup>۱) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ۱۱۲

<sup>(</sup>۲) نفسه ب ص : ۱۱٦

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۱۲۱ - ۱۲۴

لمحد ( شجرة الدرّ ) عمندمما كانست جماريمة ، لخد تُمُكُنُ مَعن السعيطرة على فِتْنَتِها وشهوتها والحرافيُها :

ما زلت املکها ، یقین'

ما زلت الملكها لحين (١)

لكنّه يعود لِيُظْهِرُ شُعْفُهُ أمامها عندمًا تنفض عنها الام العجداب، وتتقمّصها شهوة جامحة ، ونظيرة آسيرة ، فيكتشبف حينها بانّـه لـم يمتلكها أبداً .

- القسم الثاني جاء على لسان (شجرة الدر) عندما كانت جارية فتية عاديدة إوتتمدت فيه عن نفسها وجسدها الغض الذي لا يمكن أن يمتلكه سوط ، وإن ترك علاماته علينه . لانتبا عرفت في حياتها أهوا لاء كثيرة ، ولم تعد تعترف بالسياط عليها . فيني - إذن - امرأة قويدة فاتنة ، لها مميدرات وخمائص اهتلتها فيما بعد لتكون جارية الخليفة .

٢ - جارية الخليفة : هنا تتحدث (شجرة الدرّ) عن منام غريب ، رات فيه نفسها جارية للخليفة في قصره العظيم . شمّ ياتي سوت الشاعر يصف ما كان من افتنانها بنفسها وخيلائها فلي إيلوان قصرها ، بينما حواس الرجال مركسزة عليها ، تلتهم اعضاءها التهاما ، وسيدها الخليفة خاتم في إصبعها :

تختال في المرأة.

عارية ً تطلُّ و لا تلطال ً

وتروح تنبحلها الندواس النمس

ني شُبُق ِ الرجال ُ (٢)

٣ - البارية الغالميفة : بعد ان استحدث (شنبرة الصدر") الأسرة الناهية ، انتفضت من النشوة الملتهبة المدوية : تشوة السلطة ، ونشوة البسد :

<sup>(</sup>۱) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٢٣

<sup>(ُ</sup>۲) نفسه ب ص : ۱۳٤

جنسند" يُعيَّ العشوة العبساء المحادة العبساء المحادة المحادة المحادة ويظل ويظل والنجوم (١)

ع - شاعر المخلافة في خلوته : شاعر المخلافة عئر ف عنده التمليق ، لكنيه في خُلُوته يستطيع ان يعبير عما في داخله بحريية ؛ وهذا ما فعلده هنا عندما اخذ يمف حال (شجرة البدرّ) المحلقيقيّ ، البذي انتهني إلى الريف والخداع والاستبداد ، وُتَ ستعينَت و سبعرة : فَفَدَهُدَتُ بذليك فَرَحُ المبينيّة البريثة بحباتها، البسيطة ، وحرييّة اختيار من تحبّ ، وسَقَطَتُ في حبّ مظاهر الدنيا وتعقيد اتبا :

لم تعرفي

فرح الصبيسة حين تُمُلِكِ . -من تُحبُ وتصطفي(٢)

ه - القاتلة المستولة : تستحدُّث (شجرة الدرّ) عن زوجها (ايبك) ،
 الذي لم ترتبط به إلاّ لتبقى لها الإمارة والسلطنة ؛ لكنسّه اخذ يخونُها وَيُضْمِرُ لها المُكْر ؛ فَبادَلَتُهُ بالمِثْل :

وكفاهُ مكر" مضمَر"

ينسلّ في مرح. وتيه ً

في ظلوة الذئبر الذي

لايطمئن إلى أخيه (٣)

٦ - أيبك والعذراء : هذا المقطع يصوغ النتميحة التى أسـداها طبيب
 (أيبك) له ،والتي أدت إلي مقتله على يد (شـجرة الـدر") - كما
 ورد شي القمدة التي اعتمد عليها حاوي - غدرا ً في الحمّام .

٧ – في الحمَّام : شدخل هنا إلى خاتمة العادشة ، عمدما قتلت (شسجرة

<sup>(</sup>١) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٣٦

<sup>(</sup>۲) نفسه ب ص : ۱٤۰

<sup>(</sup>٣) نفسه ، ص : ١٤٤ - ١٤٥

الدرس) (أيبك) في المحميّام :

ختجري المصموم ترياق العراق

.. رغوة ً الصابون ِ هوري

فورة عزجم فوره ا

واطمسي عينيه هي بحر الثلوج (١)

واخَذَتْ بعد ذلك تندُبُهُ ، وكانسُها لم تفعلَ له شينا ً . شمَّ تتحدَّث عمن ماضيها الذي جعل منها لبؤة مفترسـة الاتحـبُّ احـدا ً سـوى نفسـها} و لاتعرف للحياة طُعْما ً كُلُوا ً ، لانسُها حمادٌ :

رصرْته درّا خالصاء

غَيْفًا خُفِيتًا لايْبال .

سكرة" تصهرا اضداداا

وتبتاز المُعال (٢)

لقد أراد الشاعر من خلال هاذه القصيادة ، أن يكشاف على القُلوَى التلي الشريرة الله المنا العربي بما طيح لبنان بالقُلوَى التلي تستخدم كلّ الوسائل الملتوية والدنيئة والدمويّة ، لتصقق مآربها الرخيصة ، مهما كان حجام الضحايا والماسلي والدمار اللذي تخلّفاه وراءها .

<sup>(</sup>١) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٤٨ -١٤٩

<sup>(</sup>۲) نشسه ب ص : ۱۵۳

Text Stamp

الفصل السادس قصائد ما بعد (من جحيم الكوميديا)

- 111

مدخٰل إلى القصائد :

بعد وهاة الشاعر (خليل جاوي) ، أصدر أخباه الدكتبور (إيليتبا حاوي) عبدة مقا لات وكتب عن أخيه ؛ أحد هذه الكبتب (١) احبتوى عملي خمس قصائد لم تنشر من قبل ؛ هي :

« الغيائب » ، و « صبيعة مكتسهلة » ، و «لسبت ادري » ، و «زخفيت يداك » ، و « لبنان » .

كما نشر إيليتا المقطوعة الأخبيرة التي نظمها حاوي قبل موته بايتام هي كتاب آخر (٢). ونعُشِرَت له أيضًا ً قصيدة أخرى قالها بمناسبة بلوع العدكتور ( إحسان عبّاس ) عمامه الستّين عمام ١٩٨٨ (٣) .

وقـد عـثرت عـلى مقطوعـة ثامنـة للشـاعر فــى احـدى سدفنـا المحليـّة (١) ؛ وبذلك أمبح لدينا ثمانية نصوص شـعرية بعـد مجموعـة «من جحيم الكوميديا ٢) .

نجد في هذه اللخمائد الصروح التلي سادت فلي مجموعته الشعرية الاخيرة ، فلم يعد يؤمن ببعث او تغيير ، إنتملا تابع السقوط فلي هاوية العدميّة والقنوط ، حتى ومل قرارها .

ولم تظهر رؤية خليل التفاؤليُّة اللّه فلي قصيدته المهلداة اللّي الدكتور ( إحسان عبّاس ) ، بسبب ظرفها الفاص .

الغائب :

هذه المقطوعة مهداة إلى زميل الشاعر ( انطوان كَعرم ) ؛ وقيها يتحدث عنن ضحابه الذين يمسمون - بِمُمْتِهام عن المُهاترات - الضجيع الذي صمّ اذنيه من اولئك المناققين الثرثارين ، العذين ما زالعوا

<sup>(</sup>۱) خلیل حاوی هی مختارات من شعره ونثره ؛ ص : ۱۱۳ - ۱۱۷

<sup>(</sup>٢) مع خليل حَاوِيّ في مسَيرة حَياتهَ وشَعرهَ ؛ ص ّ: ٣٢٧ُ

<sup>(ُ</sup>٣) درّاساتٌ عربيّةٌ وإنسلاميّة مهداة إلى إحسان عبّاس بمناسبة بلوغته الستّين ؛ تحرير : وداد القاضي ؛ النامعة الأمريكية في بيروت؛ ط۱ ؛ ۱۹۸۱ ؛ ص : ۱۲۱

<sup>(</sup>٤) صوت الشعب ب العدد ٢٥٩٥ ، الاربعاء ٢٠ ذو القعـدة ١٤١٠ هـ – ١٣ حزيران ١٩٩٠ م ب ص : ٩

يعيدون الكيلام الذي تقصوّهوا به منذ بداية احداث لبنان ؛ وهو كيلام باطل لم يؤد ً إلا ً إلى مزيد من المأسي :

> مُمْتُهُم يُغْسِلُ سمعي من ضجيج الائلسنَه عندما تزهو بِلَغُو اُشْلُهُمُّهُ الائلسنه (۱)

## مبيئة مكتهلة :

ربسّما قصد الشاعر بالصبيسّة المكتهلة لبنان ؛ لأنَّ هذا ما كان يشغله هي أواخر حياته ؛ فجعل من لبنان الذي ينحصره أهلمه ، صبيسّمة عاهرة – يظنسّها المر، عجوزا ً لكثرة ما تعرضات له بن مآس وصدمات – تلاتم ً من نفسها بارتكابها أشد ً الفواحث والموبقات ، بيان قتال وذَبِّحِ هـَـتـَك ً حشمتها ، وأقض مضجعها :

صبيحة مكتهله ا

تمارس المضاجعه٬

و لا تبالي ، هاجعه ً

في ظلمة مبتلكة متكمله \* (٢

## لست ادری :

هتا يعرض خاوى لا'زمته الشعرية التى كختُّرت اسخلره ، فمحا عجادت العبارة تسعفه كما كانت تفعل ، وإنسّما امبحت تحجد تعضها ، لا'نّ. الواقع الذي يعيشه يجترّ نفسه و لا يتغيسّر :

ام تری صفتیت

للفظاء ومعاني

عبر عصر يتمطئني ويعاني

ما يعانيه اجترارا ً

<sup>(</sup>۱) د. إيليا خا**وي ؛** خليل خاوي شي مكتارات ملن شلعره ونلثره ؛ ص: ؛ ۱۱۳

<sup>(</sup>۲) نفسه ب ص : ۱۱٤

هي اجترار٬ (۱) زحلت يداك :

هذه القميدة ليست واضحة المعالم ، و لا يعرف القارى، فيما إذا كانت تفاؤلية أم تشاؤميّة ؛ فالشاعر يستخدم لفظية (الصواعق) استخداما مبهما ، لا تفيد القرائن المرتبطة بها شيئا وفي الكشيف عن هذا الإبهام . ثم ّ إنتا لا نعرف الطرف الذي يوجّه حاوي إليان النظاب ؛ إذ لا يوجد ما يشير إلى ذلك :

زحفئت یداك

من السفوح إلى الأعالي

وعرهت

ما طعم الصّواعق شي جبالي (٢)

هل هي الحرب قد زخطت من ( بيروت ) إلى الخبال المحيطة بها ؟ وإذا كانت كذلك ، هما دور الصحو – الذي يذكبره – هلي تشكيل ملورة دمويسة ؟:

وعرابته

ما صُدِّصٌ يرمسّعه الضدى

صدو يهلّ و لا يبالي (٣)

شم كيف يتكسّر الصحو ليشفّ عن طعم الصواعق في جبال الشاعر ؟ يبدو لي أنّ السبب في إبهام هذه الظميدة ، وبعض القمائد التي مصرت بنا في مجموعة ((مان جمايم الكوميديا) ، راجع إلى تلاوقع الشاعر في اعماق ذاته ، واقتماره في نظم مقطوعاته على إشارات تلوح له بشكل مباطت او غير مباطت ؛ إضافة إلى أنّ قصرها قد حدّ مان التعرّف على إبعاد مفاتيحها .

<sup>(</sup>۱) د. ایلیا حاوی ؛ خلیل حاوی فی مختارات مین شیعره ونسثره ؛ ص : ۱۱۵

<sup>(</sup>۲) نشسه ب ص : ۱۱٦

<sup>(</sup>٣) نطسه ب ص : ١١٦

لبنان :

وهي مقطوعة تتاليف ملى خلمص جلمل شلعريسة طقلط ، تصلف امتناع الفصائل اللبنانية المتحاربة عن وقلف القتلل ، والبلد، فلي حلوار منأجل حلّ يرضي الجميع ؛ وكأنّ الحوار أشدّ عليها من سلفك الدماء الذي تقوم به :

كنّا جدارا ً يلتقي جدار ُ

ما أوجع البوار ا

ما ٰ اوجتع ً القطيعه ۗ ا

تغمّ بالفجيعة ُ

ً ما أوجع البدوار" (١)

اعنية الأصيل والمارق :

وهي قصيدة مهداة إلى الدكتور (إحسان عبّاس) بمناسبة بلوطته الستّين عام ١٩٨٠ إ أبرز فيها حاوي تعبدي اللبنانيّين للنوف مسن اليهود وأعوانهم ، ورقف الاستسلام ، والإصرار على الصمود والتصدّي لمخطّطات الصهاينة ، وذلك من خلال مواصلة الحياة الطبيعيّية دون أكتراث بصواريخ العدو وأسلحته للفتّاكة :

لم ترهب الصاروخ٬ ، لم ترهبُ،

لم يلهنا عن ماكل ، مشرب ٢)

شمَّ يعلمن حاوي أنَّ حملة اليهود الباطلة على فلسطين والجو لان ا ستلقى ما لقيته الحمالات الصليبيَّة السابقة ، وسليئقذف بها إللى البحر لتعود من حيث اتت ، ويعود اليهود إلى شتاتهم وتشرُّدهم اللذي كأنوا عليه قبل أن يقيموا كياضهم في ارضنا المقدسة ،:

يوم يغرّ المصارق التائه ا

من هورة هي ساحة القدسر وأحيائيه٬ (٣)

<sup>(</sup>۱) د. إيليا حاوي ! خليل حاوي في مختارات من شعره ونثره! ص : ۱۱۷ (۲) دراسات عربية وإسلامية مهداة إلى إحسان عبّاس بمناسبة بلوطحه

<sup>(</sup>۱) دراسات عربیه ویسم سید الستسین باض : ۱۲۱

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١٢١

طالشاعر يبشّر بثورة طي ارضنا المغتمبة ، تغلع اليهود ما جذورهم ، وتجعلهم بالاقون مصيري المذبح والتّيه اللذيئن لقيا آباءهم واجدادهم من قبل بسبب خسّتهم .

شم يجلعل حاوي ملن الدكتور (إحسان عبسّاس) رميزا ً للشلعب الفلسطيني الأميل ، الذي سيعود إلى أرضه بعد أن يقرّ منها الأعداء المأرسون ، دون أن يجدوا هذه المرة عما كعما موسى تشقّ لهم البحر ليعبروا خلاله :

يوم يطرُّ المارق التائبِهِ ا

من جفوة البيت واشيائه •

لن يلتقي في الدرب

بحراً يابساً يمشي على مائه • (١)

قصيدة نظمت عام ١٩٨١ :

قالها خيليل قلبتيه معاولة انتجارية - أحيوطت في اللفظة الانخيرة - قام بها ليل ١٦ شباط ١٩٨١ (٢) . وهي تتحدث عمن المميت الذي التزمه الشاعر طويلاً ؛ لكنه كان صمتاً يعلمل مرخبة اليملة مدوّية بسبب الوان التدمير التي مورست في لبنان ؛ إنها صمحت نفيا عن إدراك الشاعر بعدم جدوى الإفصاح بالعبارة ؛ فقرر أن يقصح

عن الغمسّة التي منعته من التعبير الشعري با لانتمار.:

فـَـلًا مـُـت عير شهيد •

مطمحا عن غصّة الإفصاح

ظي قطع الوريد (٣)

<sup>(</sup>۱) دراسات عربية وإسلامية مهداة إلى إحسان عبّاس بمناسبة بلوغـه الستين ؛ ص : ۱۲۱

<sup>(</sup>٢) صوت الشعب ، العلد، ٢٠٥٥ ، ٢٠ ذو الطعلدة ١٤١٠ هـ - ١٣ حمريران

q : ره إ مسك (٢)

- 117 -

الأنباث الأخبرة البثل بقمها بدوي بثناريع أأراء الأواووا

منذ بداية القصيدة ، أعلن حاوي أن الحصم قد هالت عليم ، وللم يعد يكترث بالحياة ، بعد أن ابتعد عنم الكميع وتركوه وحيدا ً .

ويبدو أنّ تجربة عاطميّة مرّ بها وهو هن سنيّه الكبيرة ، وكانت نهايتها الطشل الذريع ؛ وربّما كانت هذه الحادثة القشّة التي تممت ظهر البعير ، وعجمّلت هي تنطيذ ظراره با لانتجار :

ما لعنة " من شلة يحبّها

ما لعنة" يمبسّها

يصبّها الجميع ا

والمخرج السفلي فينا أخرج التميع (١)

تبين لنا من خلال استعراض القضايا الطكرية التي وردت فيي شعر حاوي ، أنّ القصائد الاولى التي سبقت مجموعة ((نهير الرماد ») ، كانت في معظمها وصفا ً لجمال الطبيعة ومكوّناتها العديدة ، وحديثا ً عن بعض العبلاقات العاطفية التي مرّ بها الشاعر ؛ ولم يخرج عن هلدا التوجيّه ، سوى قميدة ((اهريمان ») التي حصلت في طبيّاتها البنرة الاولى لعبثينة خليل ووجودينّته ، وكذلك القمائد التي قيلت في (انطون سعادة ) و(لحزب القومي السوري)، وقميدة ((في بلادهم ») التي نلظمت إبنّان العبدوان النبلاشي على مصر ، واخيرا ً قصميلدة ((في المملهر ») التي عبيّرت عن رطبة الشاعر في التخليّس من توافيه الدنيا كي يتطرّع للدفاع عن الحق» .

أمّا في مجموعة ((نهر الرماد ) ، فلقد تعاظم إحساسـه بعبثيّـة الوجود في قصائده التشاؤميّة ، وبـرز ذلـك مـن خـُلال هجومـه عـلـي الحضارتين الشرقية والغربيّة كونه لـم يجـد فيهمـا خـلاص الإنسـان وسعادته ، واستسلامه أمام زحف الزمن المميت عـلـي الحيـاة ، وفشـلـه

<sup>(</sup>۱) د. إيليا حاوي ؛ مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ٢٣٢

المستمر" في عملالخاته مع البينس الآخر ، وكرهه لعالم المدنية اللدى رأى لهيه مستنقعاً يحوي كل" معاني الكفر والرياء والعهر والرديلة . بينما تلاشت صورة الشؤم هذه لهلي قصائد المجموعة التلي حلملت

الطابع التفاؤليّ ، وحلّ مكانها التبشير بالمستقبل المشرق القادم، مع تذكير الشاعر لللأجيصال الواعدة ، بأنّ هذا المستقبل لمان يكون الطريق إلى بنائه ممهمّداً ، بل سيبذل من أجله الغالي والنقيص .

وجاءت القصائد في مجموعة (الناي والسريح) اكتشافا ولاساق النفس الداخلية ، في مجاولة من الشاعر لتطهير ذاته من كيل ما اعتراها من شوائب ، وتراكم عليها من ترستبات ، عبر تاريخ الحفارة الانبانية الطويل ؛ وانتهى به المطاف إلى هزيمة كيل المعوقات والتحديثات التي وقفت في طريقه ، وانتصار روح الشاعر النقية الطاهرة التي لها القدرة على استشراف أحداث المستقبل قبل حدوثها ؛ لانتها روح شفافة مافية تستقرى، معطيات الماضي والحاضر باسلوب ورؤية الشخص العادى .

امسًا في مجموعة ((بيادر الجوع ») التصيي جماءت فيي خمضم احداث عربيسة الميمة ، فقد صلام الشاعر بالواقع العربي الذي كان يتحوّل من سيّء إلى اسوالاصدمة قوية اعادته إلى عبشيسته ووجوديسته المحابقة ، بحيث لم يعد للحياة معنى في نفسه ، وسحقت مظاهر الصوت كال شميء ، وأمست الدنيا جحيما الايطاق ، وكهفا مظلما اطبق عملى الافاق ؛ فتوقسّفت حركة الزمن ، وقلتبلت اشكال الجمال والحيويسة والبراءة .

وقد امتدّت هذه الرؤية اليائسة من نهوض الا'مية العربيّة إلى القصيدة الا'ولى في مجموعة ((الرعد الجريح))، التي كتبت إثر نكبة حزيران، في حين بدات تباشير الفيرج تتوهيّج وتغبو في القصيدة الثانية ، ثمّ كبرت في قصيدة ((الرعد الجبريح))، لتتظهر واضحة جلييّة في ((رسالة الغفران من صالح إلى ثمود))، التي أعلنت قيام العرب، وحضور المخليّم في صورة بطل يحمل صفات الرسول (محيديد)

لكن هذا التطاؤل سرعان ما تهاوى طلي مجموعة ( ملن جديم الكوميديا ) التي تناولت - بالدرجية الاوللي - الاحلداث الدمويسة التي عصطت بلبنان ، وحوّلته إلى أرض محروقة ظطر ، يسلود فيها سلطك الدماء والمؤامرات الدنيئة ، والحقد والدمار الشامل .

ولم تقف ماساة الشاعر عند ذليا النصد" ، إنسمنا واصلبت نموها الممفطرد في القصائد التي نشرت بعد مجموعته الانجيرة ؛ وفيها تكررت مصريحات حاوي بعزمه عملى الانتحار ، بسبب المجازر التي كانت ترتكبها الطوائف اللبنانية المتقاتلة بحق" بعضها . ولهم يشذ" عمن هذه النظرة السوداوية التي المتقاتلة خياة خليل قبل انتحاره ، سوى قصيدة ( اغنية الاميل والمارق ) التي عبسر فيها عن إيمانه العمنية بنن خروج اليهود من ارض المسلمين قد بات وشيكا التعاود المسقوق إلى اصحابها ، ويستعيد الشعب الفلسطيني" ارضه المغتملة .

وهكذا ؛ طقد كان (خليل حصاوي) مصن الشعرا، الصدين ارتبطواً ارتباطاً مباشيراً بأحداث امستهم ، والتزموا بقضاياها فيي اوقات المحد، والبزر ؛ طكان حاوي يبشّر بالغير القادم عندما يتراءى ليه ، ويبرّد الحقائق ويكشف زيفها حينما تكون موجعة اليمية ؛ فكان شعره يذلك سخّللاً لحياته ومواقفه القوميّة ، وتحسيداً واضحاً بحسوساً لما كان يعتلج في صدره من نيران وغضب .

Text Stamp

مسادر السورة الفنية عند (خلیل حاوي)

# المصادر الدينيّة

- المسادر الإسلامية . المسادر النصرانية .
- المصادر التوراتية .

الشاعر ، على أن لا نغطل دور الصياق هي التحكم بحجم وطبيعة تكـرار الحادثة الدينية ، وكيطية توظيفها .

وصنبدا بالمسادر الإسلامية طالنسرانية طاليهودية .

## أولا : المصادر الإسلامية :

ركز حاوي في معظم تعامله مع المصادر الإسلامية على عدد مسن المواقف والأحداث والأقوال التي جاءت في سيرة الرسبول مدمد (ص) ؛ إضافة لبعض المصطلحات والمعلومات الإسلامية العامة .

وأول المواقف التي وظفها حاوي هي شعره ، ما كان من أمر النبسي 'ص) عندما كان صغيرا ً ، وجاءه ملكان فشقا بطنه ، وأخصرها منه مضغة سوداء مثلت كل الشرور التي تسكن البشسر(١) ؛ وقصد ورد تـوظيف هـذه الحادثة في قصيدة "السندباد في رحلته الثامنة" في قوله :

لن أدعي أن مللك الرب

مِفَي عروقي مِن دم،

محتقن بالفاز والسموم

عن لوح ِ صدري مسح

الدمقات والرسوم ، (۲)

وذلك عندما كان يتحدث عن طيبوبة الاستشراف التى أمايته ، وجعلته يغترق حاجز الغيب ، ويكتشف ملامح المستقبل السذي لاح له ، وجعلته يرى وطنه القطر ينهض ويغضر من جديد ، هاراد الشاعر من غلال هذه لحادثة أن ينطي عن نطسه صطة النبوة المعطاة من السماء ، والتي يهبها الله لمن يشاء من عباده ، ويطهر - من أجلها - أمحابها ، لكي

 <sup>(</sup>۱) ابان هشام و السايرة النبوية و حققها وضبطها وشرحها ووضلع فهارسها: معططی السقا ، ابراهیم الإبیاری ، عبد الحفیظ شلبی و دار إحیاء التراث العربی و بیروت و دون (طات) و ۱۷٤:۱ .
 (۲) دیوان خلیل حاوی و ص ۲٤٥ .

يعطي خاوي نطسه نبوة ً نبعت من داخله ، وانطلقست تصرود الوجلود مسن أعماقه .

وقد وفق حاوى في هذا التوظيف ، لأن الصورة الطنبة الجزئية هنا انسجمت مع الصورة الكلية التي عبر فيها عن التظهر الذاتي للإنسان، وليس التظهر المعطى من قوة خارجية .

وكان اعتماده على مصدر إسبلامي ، هو الوحيد في مجموعاته الشعرية الثبلاث الأولسي . إلا أن (ريتا عبوض) اشارت في إحدى كتاباتها ، إلى أن قميدة "الكهف" في مجموعة "بيادر الجوع" تذكرنا بسورة الكهف في "القرآن الكريم"(١) ؛ وهو رأى لا أرى له دليبلاء ، لان مفهوم الكهف في القميدة لم يتغير عنه في قمائده الأخرى ، وبقي يحمل صورة الماضي المتحجر المظلم ، الذي ترتفع فيه مظاهر المبوت والتخلف والجمود ؛ فإذا أردنا أن نعد قميدة "الكهف" متاثرة بساسورة الكهف" ، فعلينا أن نفم إليها كل المواضع الأخرى التي وردت فيها كلمة (كهف) ، وهو أمر لا قرائن تسنده .

أما التوظيف المكثف المستمد من المصادر الإسلامية ، فقيد كيان في مجموعة "الرعد الجريح" ، لأن الشاعر كيان يهيدف إليي استشارة الحمية الدينية في قلوب المؤمنين ، بعد أن تمكن اليهود من اجتبياح ما اجتاحوه عام ١٩٦٧م ، وبدا العجز العربي عاريا المسام البحيع ؛ فاستخدم حاوي للتعبير عن مدينة (القدس) سيغا متعارفا عليها بين المسلمين ، عندما قال في قصيدة "الام الحزينة" :

البيت القدس ، بيت الله ،

معراج التجوم

ماله لم يحمه سيف مثلاك.

يعتطي الريح وأبراج الثخوم(٢)

<sup>(</sup>١) ريتا عوض ؛ اعملام الشهر العربي العديث ؛ خليل حاوى ؛ ص : ٦٠٠٠

<sup>(</sup>۲) آلرعد آلجریح ؛ ص : ۸-۹ ،

هـ(المسجد الألخسي) بيت الله ، وهو معراج النبـي عليـه السبلاة والسلام ، وهي معارك المسلمين كان الله يرسـل المـلائكـة ليقـاتلوا إلى جانبهم ضد عدوهم ؛ لكن حرب حـزيران كـانت مختلفـة ، لأن حمـاة البيت :

لم تر الجنة في ظل الرماح(١١)

وهو هنا يثير إلى قول الرصول (ص): "واعلموا ان الحنة تحت ظلال السيوف"(٢) .

وكانه يريد أن يقول أن هزيمة العرب كانت بصبب تركهم الجهساد ، وتقضيلهم الحياة الذليلة على الموت في سبيل الله .

كما برز الأثر الإسلامي عند حياوي واضحاء في قصيدة "رسالة الغفران من صالح إلى شمود" ؛ إذ امتزج في مطلعها مصدر قرآني تمثيل في قصة النبي (صالح) عليه السلام وقومه (ثصود)(٣) ، بعتراث أدبعي تمثل في قول (المتنبي) :

أنا من أمة تداركها اللـ (م) له خريب كمالح في شمود (ه) إضافة إلى "رسالة الفقران" لأبني العللاء المعري .

وعنوان القصيدة يحمل الهاجس الذي طالعا راود حاوي ، هاجس النبوة الذي كان يعتريه ، وإحساسه بان له دورا ً كبيرا ً في تضليس أمته معا هي هيه إ وبعا إن هذه القصيدة كانت بعد حارب تشرين عام ١٩٧٣م ، هإنها عبرت عن رضي الشاعر عن قومه بعد أن خذلوه طويلا ً ؛ إنه رضي المتنبي عن قومه ، ورضي (صالح) عن شمود .

ولم يكن هناك دور لعنوان "رسالة الفقران" فلي القصيادة ، وللم

**#**:

 <sup>(</sup>۱) الرعد البريح ؛ ص : ۹ .
 (۲) أبو عبد الله محمد بن اسماعيل البناري ؛ سحيح العنارى ؛ باب

<sup>(</sup>۲) أبو عبد الله محمد بن اسماطيل البحاري : حصير الله محمد بن اسماطيل البحاد والسير ؛ دار إحياء التراث العاربي ؛ بعيروت ؛ دون (طانت) ؛ ۲۲:۶ .

<sup>(</sup>٤) ديوان المحتبي؛ المؤسسة العربية؛ بيروت، دون (ط،ت)؛ ص : ٢٢ .

يقصد بها ما جاء في رسالة المعري ، إنمـا كـانت الأقعيـدة الرسـالة التي بينت ظفران الشاعر لذنوب الأممة العربية .

أما المتوظيف المباشر للمسادر الإسللامية فلي قصيدة "رسالة الغطران من صالح إلى شمود" هكان مستمداءً من سيرة الرسول صلى اللحه عليه وسلم ، عندما جعل حاوي من شخصية البطل المغامر اللذي سينهض با لامة ، شخصية نسجت على منوال شخصية الرسول (ص) . وقد ظهرت ابعاد البطل المغامر المشابهة للرسول من خبلال شلاثة مواقف ؛ هي :

١ - موقف الرسول الذي رفض كل مغريات الدنيا التي بذلت له منن أجبل التخلي عن مبادئه ، وبقي شامخا ً متمسكا ً بما يؤمن به : بطل النيرين

لمن وهب (۱)

وهو هنا يشير إلى حادثة الوقد الذي جاء إلى أبي طالب يطلب منه إلخناع رسول الله بالكث عن دعوته مقابل المال والجاه والسيلطان ؛ طلما حدث أبو طالب النبي بهذا الأمر ؛ قال له : "يا عم ، والله لو وضعوا المشمس هي يميني ، والقمر هي يصاري على ان انبرك هندا الأملر حتى يظهره الله أو أهلك هيه ما تركته"(٢) .

ץ — قارن حاوي بين موقف الرسبول (ص) عندمنا هباجر مبن (مكبة) إلبي (پثرب) مع صحبه المؤمنين ، بموقف الشعب الفلسلطيني اللذي هجـر قصراً من ارضه ؛ وذلك حتى يربط بين عودة النبي (ص) إلى (مكـة) فاتما ً منتصرا ً ، وبين عودة القلسطينيين إلى وطنهم :

خيل" كريمة

متعن حلفت النمي

نعتاء على ارض مكرمة.

على بلد المين (٣)

عاد الأمين مكرماء تحدو به

<sup>(</sup>۱) الرعد الجريح ؛ ص : ۱۰۹ ، ۱۰۹ . (۲) ابن هشام ؛ الصيرة النبوية ؛ ۱ : ۲۸۵ .

<sup>(</sup>٣) الرعد الجريح ؛ ص : ١٠٧ ،

٣ - موقف توحيد الرسول (س) للقبائل العربية ؛ فقصد راى حاوي ان توحيد العرب لن يتم إلا على يد شخصية تشبه فى مجموعها الرسبول الكريم (س) :
 ويد مع على خيل القبائل

و. شدها قدرس مغیر ٔ (۱)

من خلال المواقف الثلاثة الصابقة ، قام حاوى بربط أحداث تمحت قبل أربعة عشر قرنا ، بأحداث تمت في عصرنا الحجاضر . إنهجا رؤيخة القنان التي لا تعجدو بدواجحز الحزمن ، لأنهجا تعيد تشكيل هذه الأحداث بما يضمن اتصالها وتقاربها .

اما آخر ما وظفه حاوی مین الرمیوز الاستلامیة ، هکیان (إبلیس) المخلوق الناري الشریر ، الذی یسعی بکل قوته لتقویض دعاشم الطفائل البشریة ، ومع ذلك فإن حاوی قد توجه إلیه هی قصیدة "صلاة" طالبیاً منه أن یعطیه قلباً یمکنه أن یتحمل ما یجری فیی لبنیان مین فظیائی وجرائم ومشاهد دمویة یومیة ، لائن ما یجری فیها أعمال شیطانیة ، و لا یستطیع احد - کما یری الشاعر - أن یتحملها إلا إذا کان له قلب شیطان :

أعطني إبليس قلباءُ يشهي موت الصحاب أعطني إبليس قلباء يشتهي الموت التهابه (۲)

ويقول حاوي هي موضع آخر :

أعطني لخلباء يطيق•

ان يرى جسمي سمينا ً هي الزوايا ويرى جسمي صريعا ً هي الطريق (٣)

<sup>(</sup>۱) الرعد البجريح ؛ ص : ۱۰۹–۱۰۹

<sup>(</sup>۲) من جحيم الكوميدية ؛ ص : ۲۷ .

<sup>(</sup>٣) نفسه و ص : ۲۷-۲۷ .

وهناك أمور أخرى عددها حاوي في القصيدة (١) شكلت في مجموعها معظم ما كان يجري في لبنان من مآس وإجرام ،

وهكذا وأينا كيف خلت مجموعات حاوي الشلاث الأولسي ملن الرملوز الإسلامية ما عدا رمزاء واحداء جماء فلي مكانده ، بينمنا كلفه ملن المصادر الإسلامية في "الرعد الجريج" لاتصالها بالنهوض العربي فلي تشرين؛ أما مجموعة "من جحيم الكوميديا" طقد كانت انهزامية بطبعها؛ ولذا لم يستخدم حاوي هيها سوى رمز (إبليس) اللعين ، للعانة الموقف الذي جاء فيه .

والمصلاحظ عند حاوى انه لا يتهجم على الرموز الاسلامية المتصلة بالدين ، حتى عندما أتى بقصة الملكين مع الرسحول (ص) وهمو صفحير ، خانه قصد توجيه العقل البشري إلى إمكانية التطهر من أدران الحضارة إذا كانت النية صادقة في مثل هذا التوجه .

## ثانياً: المسادر النسرانية:

ذكرنا سابقاء أن أكثر المصادر الدينية استخداماء عنـد (خـليل حاوي) كانت المصادر النصرانية الصوجودة هي "العهد الجحديد" ۽ هُلمت استطاع الشاعر أن يستقيد من عدد كبير من الرموز وا لأحداث والعوالخط والأشقوال التي وردت في (الإنجيل) .

ويلحظ أن معظم توظيف المصادر المستقاة ملن (العهلد العلديد) ، تركز في المجموعات الشعرية الثلاث الأولى ، في حين انها تقلمت فلي مجموعة "الرعد المجريح" ، وقلت بشكل أكلير فلي محموعية "ملن جنيم الكوميديا" ، واختفت كلياً في القمائد المناخرة التي نشرت بعد آخر مجموعة شعرية لحاوي(٢) .

ويتميز تعامل الشاعر مع المصادر النصرانية ، فـي أنهـا الخـذت

<sup>(</sup>۱) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ۲۸ ، ۳۰ (۲) انظر ملحق (۲) هي هذه الرسالة ص :

مسارين متباينين ؛ الأول تعامل مع رموز جزئيـة ، بعضهـا تكـرر فـي أكثر من موضـع ، وبعضها لم يتكرر ؛ والثاني تعامل مع قصـص كاملـة بنيت عليها القميدة ، أو بنيت عليها لوحة رئيسة من لوحات القصيدة.

ونظرا ً لكخافة الرموز الدينية المسيحية المنتشرة بيان ثنايا قصائد (خليل حاوي)، فقد وضحت كل رمز من خلال عنوان فرعي يدل عليه، دون إظفال وضعه تحت التقسيم الذي أشرنا إليه سابقا ً .

# - التوظيف الجزئي للرمز النسراني :

كثر هذا النوع من التوظيف عند الشاعر ؛ وأعنى به الرموز التي لم تبن عليها القميدة ، وإنما جيء بهذه الرموز كروافد تغذى الرؤية العامة للقصيدة ، وفكرتها الجوهرية . وسنستعرض هذا التصوطيف بشكل تسلسلي كما ورد في القصائد ، لللأسباب التي ذكرناها فصي مدخل هذا الفصل . أما توظيف الرموز البزئية ، أو التوظيف البرني للرمسوز ؛

إ - العليب : هبو أول منا جناء من الرمبوز المستمدة من "العهبد البحديد"، وقد وظفه خاوي هي سبع صور هنية (١) ، ثلاث منهنا هني قصيدة "ليالي بيروت" التي عبرت عن مساوىء المدينة ورذائلهنا ، التي جعلت الشاعر عاجزاء عن حنمل السليب الثقيبل ، والنهبوض بالمسؤوليات المترتبة على حمله :

خي ليالي الضيق والحرمان.

والريح العدوي في متاهات الدروب من يقوينا على حمل السليب (٢)

لم يعد الشاعر قادرا ً على حمل السليب ، لأن هذا العمل العظيم يحتاج إلى إيمان كبير ضاع هـي مواخـير المدينـة ؛ وذلـك يعنـي أن الصليب كان عند الشاعر رمزا ً للإيمان النقـيّ القـادر عـلى تخصليس

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۷ ، ۳۳ ، ۱۸٤ ، ۳۰۳ ، ۳۰۳ .

<sup>(</sup>٢) نطسه ؛ ص : ۲۲ ،

ا لإنسان من شوائب المادية (١) ؛ وبعث الطمانينة في نفسه (٢) .

ومن خلال المفهوم السابق للعليب، رفض الشاعر أن يعاقب الطاووس - رمز من يعتس خيرات بـلاده لمصلحته الخاصة - بالصلب ، لأن هذا سوف يعد تشريفاءً له ، وذلك في قصيدة "الناي والريح في صومعة كمبريدج":

لو يستحق صلبته

ما شانه بصلیب إیمان ِ

يسوق لجلجلة • (٣)

لذا ترك الطاووس لمصير خقير مثله :

وكلت ريح الرمل

تعمنه بوحلة شارع او مزبلة ۗ (١)

إلا أن رؤية حاوي السابقة للصليب ، لم تمنع من توظيفة بمصورة سلبية ، وذلك في قصيدة "جنيـة الشـاطيء" ؛ عندمـا قـال عـلـي لسـان الجنية :

وصدى لعين :

"بأسم الصليب لعل يطردها الصليب" "(\*)

لأن هذه العبارة جاءت على لسان الكاهن الموسوي ، أو من يعتنـق رؤيته (٦) – رمز التخلف والتصلب الروحي والعقلى والاجتماعي – والذي حول جنية الشاطيء الفتية الجميلة إلى شـمطاء تنبش فسى المـزابل ب فالهجوم هنا ليس على الفكرة المتجسدة في الصليب ، بقدر ما هي هجوم على بعض من يتسترون وراء الصليب لتنفيـذ تـاويـلات باليـة بوهـذا الامر هو الذي جعل جنية الشاطيء الغجرية تخشي هذه العبارة ، لانها – حسب معاييرها – لم تعرف النطيئة من قبل ، لـذا لـم تعـرف انضـاء الكيفية التي يكفر لها المرء عن ذنوبه :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۲۲، ۲۲ ، ۲۲ ،

<sup>(</sup>٢) نطسه ب ص : ٦٦ .

<sup>(</sup>٣) تنفسه ؛ ص : ١٨٤ .

<sup>(</sup>٤) تطبعه ؛ ص : ١٨٤ .

<sup>(</sup>۵) نطسه ی ص : ۳۰۲ .

<sup>(</sup>٦) تنفسه ؛ ص : ٢٩٩ .

```
ما زلت أجهل ما الذنوب وكيف
تفتصل الذنوب
وأخاف من "باسم الصليب"(١١)
```

ب - محنة السليب : وهي من المحواقف التحبي تتمال اتمالا أ مباشرا أ المبارية من بالسليب ، وتمثل التضحية الكبرى من أجال تظهير البشرية من أدرانها . وكان شوظيف حاوي لها هي الشعر مقترنا ً بإحساسه اللذي كان يلح عليه دائما ً هي أنه خلق ليضحي بنفسه من أجل أمته كما فعل (المسيح) عليه السلام ؛ للذا فقلد قبال فلي قميدة "حلب وجلجلة":

"ردني ، ربى ، إلى أرضى"

"أعدني للحياة"

ولیکن ما کان ، ما عانیت منها

محنة الصلب وأعياد الطفاة (٢)

وكل ذلك كأن من أجل الصغار ، الذين عدهم الشاعر براعم المستقبل ، وأدوات التغيير المنشود :

- وهدى الزنبق في تلك البباة -

اتحدى محنة الصلب

أعاني الموت في حب الحياة" (٣)

وامتد خاوي هي تصوره ، وشعوره السابق إلى أبعد من ذلك الحجد ، عندما جعل السلب تعذيبا ً عنيها ً له — كما كان للمسيح — همي شلاشة مواضع(٤) ، نذكر منها قوله على لصحان الوسعواس السذي حصاول إحباط تضحية الشاعر من أجل أطفال المستقبل :

"سوف يمضون وتبقى"

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل شاوي ۽ ص : ۳۰۳ -

<sup>(</sup>٢) نَفْسَهُ ۚ إِ صُ ۚ : ١٠٣ ۗ ، ١٠٣ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ي ص : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ي س : ١٣٩ ، ١٤٠ ، ٢٠٧ ،

"هارخ الكفين ، مصلوبا" ، وحيد" "(١)

وهكذا نرى إن العلب رمز " ممتزج ومنصهر في ذات الشاعر ، بينمسا الصليب رمز " عجز عن احتواثه في أعماقه .

ج - الجلجلة (٢) : وهي رمز " يرتبط برمزى السلب والسليب ، وقدل عبلي اسم المكان الذي صلب فيه (المصليح) كمنا ورد فني (الإنجليل) . وأول توظيف لهذا الرمز كان في قصيلة "حلب وجلجللة"(٣) ، وهلو امتداد لروح النبي هي أعماق حاوي ؛ أما التحوظيف الثاني هقلد ارتبط بصليب الإيمان اللذي رطلق الشناعر أن يصلب (الطناووس) عليه (٤) ، هي حين جاء التوظيف الثالث معبراً عن عصودة الحيصاة إلى (الجلجلة) ، أي عودة المصيح المصلوب إلى البياة في قصيـدة "المصنديات هي رحلته المشامنة" التي صبغت بلون تطاؤلي مشرق :

تضيع هي بحري التعاسيح

وخلف الأنهر العوخلة

وينبع البلسم من جرح.

على الجلجلة ( • )

وإذا كان التلوظيف السابق لخلف أعناه البلطيسة للميناة ؛ فنأن التوظيف الأخير لهذا الرمز لخد أماته بسبب (العازر)(٦) السذي شحبول إلى تنين متوحف يلتهم مظاهر الحياة والايعبان العورظية عملي خلت الجلجلة ؛ وقد صور حاوي هبذه العمليلة عملي لسان زوجية (العصازر) المنكوبة بقوله :

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٤٠ . (٢) ورد شي الإنجيل : "شاخذوا يسوع ومضموا به ، شخصرج وهيو حيامل عَلَيبه الصوضع الذي يقبال لله متوضع التمتملة ، ويقبال لله بالعبرانية جلبنةً" . آنظر : متى : ٢٧ ، مصرقم : ١٥ ، يوحنك : ١٩ ، لوهاً : ٣٣ . كما جاءً في هذا الاسلم : "البلبنية ، وتعلرف غالباء بالمجتلاجل" . انظر : استعد متملور ؛ مرشلد الطللاب اللي جفراطية الكتاب بدون (ط) به ١٩٠٥ به ت ١٧٢ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٩٩ .

<sup>(</sup>٤) نقسه ۽ ص : ١٨٤ .

<sup>(</sup>ه) نفسه ۽َ شَ ؛ ۲۹۸ ، ۲۹۹ ،

<sup>(</sup>٣) سبق أن أشرنا إلى قصة (العازر) في الباب الأول ؛ ص :

الدخان الموحل المحرور يجري في ظموني وشماري في أهازيج البراري ويدوي في بخور الصلوات يرتعي جلجلة الصلب(١)

وهذه المصورة الطنية في القصيحة السابقة "ألعبازر ١٩٦٢" شيء متوقع ، ومنسجم مع السياق الكلي لها ، لأنها كانت تنبحؤا ً بهزيمـة العرب أمام العدوان الصهيوني عام ١٩٦٧م ؛ هذه الهزيمـة التـى لـم تكن لتقع لو لا قيام (العازر) بما يمثله من مضامين وابعـاد سنتحدث عنها فيما بعد ، بقمع الحياة وافتراسها .

د - الوحش: كنت أظن (الوحش) رمزاء حيوانياء او خرافياء ، إلا أنه تبين لي أنه رمز مستمده من (العهد البديد) ؛ فقد ورد ذكره في مواضع متعددة (٢) ، نذكر منها النص التالي :

"شم وقطت على رمل البحر ، طرايات وحشاء طالعاء من البحار له سبعة رؤوس وعشرة قرون ، وعلى قروناه عشرة تيجان ، وعلى رؤوسه اسم تجديف . والوحش الذي رابته كان شبه نمر ، وقوائمه كقوائم دب ، وفجه كفم اسد"(۳) .

والذي يؤكد سحة ما ذهبنا إليه من كنون رمنز (الوحنش) رمنزاً دينياء ، وجود الأبعاد ذاتها هي "العهد الجديد" وهي المواضع التي وظفه حاوي هيها ؛ هالوحش هي المحالتين عبر عن القوة الغاشمة التي تسعى للقضاء على الحياة باساليب متنوعة دنيئة ووحشية ، وقلد ورد ذكر (الوحش) عند حاوي هي شلاث صور هنية ، كلها موجودة هي المحموعة الشعرية الأولى "نهر الرماد"(١٤) ؛ نذكر منها قوله هي قصيدة "ليالي

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۳۲۵ ،

<sup>(</sup>٢) رؤيا يوحنا البلاَهوتي : ١٣ ، ١٦ ، ١٧ ، ١٩ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ١٣ .

<sup>(1)</sup> دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۲۲ ، ۲۸ ، ۱۲۹ .

```
بيروت" :
```

هي ليالي الغيق والحرمان - - - - - - - - - - - - - - من يطرد عنا ذلك الوحش الرهيب عندما يزحف من كهف المغيب المغيب

واجماء محتقناء عبر الأزقة، ١١٠٠

ه - التنين : اخذ حاوي هذا الرمز من "العهد الجديد" ، كما أخذ رمز (الوحش) من قبل ؛ و (التنين) ورد كثيرا ً في الكتاب المقدس(٢)؛ من ذلك :

"وظهرت آية اخرى في السماء . هوذا تنين عظيم احمار لله سبعة رؤوس وعشرة قرون ، وعلى رؤوسه سبعة تيجان وذنبه يجر ثلث نجوم السماء ، فطرحها إلى الأرض . والتنين وقف المام العراة العتيدة ان تلد حتى يبتلع ولدها متى ولدت"(٣) .

وقد وظف حاوي رمز (التنين) في ثلاث قصائد فقاط ، هـى : "عـودة إلى سدوم"، و "لعازر ١٩٦٢"، و "رسالة الغفران من سالح إلى ثمود" . فطى "عودة إلى سدوم" ارتبط رمز (التنين) برمز (الغـول) النـرافى ، ليشكل الاثنان مورة للقـوى المستعمرة الفاشـمة، المتسارعـة فيعـا بينها للسيطرة على الشعفاء ، وتمزيق شملهم ، واستغملالهم :

وتذكرت قتال الغول والتنين في أرضي ، وكانت وادعة ا إخوتي أهلي على درب الهلاك ا بعضهم في شدق هذا

بعضهم **في شدق ذاك (1**)

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل خاوي ؛ ص : ۲۲ .

<sup>(</sup>٢) رؤية يوخنا اللاهوشي : ١٢ ، ١٣ ، ١٦ ، ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) نفسه : ١٢ .

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٢٦ ، ١٢٧ .

إما هي "لمعازر ١٩٩٢"، هقد رسم حاوي للتنين صورة شبيهة بتلك المموجودة هي النس الذي أوردناه من "العهد الجديد"(١)، لكنها ارتبطت بقصة خراهية تتحدث عن الطتيات اللواتي كنن يقددمن أضحيات بشرية لتنين متوحش، إلى أن جاء الغضر وقتله . وهذه قصة لها أصول أخرى سنتناولها هيما بعد .

وكان (التنين) في هذه القصيدة صورة لـ (العازر) الميت الحـي ، الذي يلتهم باسـتمرار الحيـاة الطتيـة التـي عـبرت عنهـا العـذارى الصغار . وقد عاد حـاوى طـي القصيـدة نطسها ، يؤكـد مـا آل العـه (العازر) من انقـلاب كبير على مبادئه النبيلة ، وقيمه السامية التي كان يؤمن بها في الماضى ؛ وجاء ذلك في تشكيل فنى أكـثر تـاثيراً ، الانه ادق تصويراً :

كان عبير السأم المحموم

\_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_

تنينا صريع

يعصر اللذة من جسم طري

ويروي شهوة الموت وغله

ليص يشتف سوى العهر

متى انحرت له الجنات

هي (عضاء طفلة (٢)

أما قصيدة "رسالة الغفران مصن مصالح إلىي ثملود" ، فقد أسلم (التنين) فيها رمزاء للقوة الغادرة الذي شردت الشعب الفلسطيني ملن دياره (٣) .

وهكذا نرى أن رمز (التنين) أخذ أبعادا ً مختلفية عند حياوى ، بعكس رمز (الوحد) الذي انتصر هي مطهوم واحد واضح المعالم .

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۲۸ ، ۳۲۹ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ، ص : ٣٤٧ .

<sup>(</sup>٣) الرعد البوريح ۽ ص : ١١٥ .

و - الناسري: استخدم حاوي هذا اللقب لـ (المسيح) مطردا عينا ، ومقترنا عالماظ تتفق والسياق الذي جاءت فيه حينا أخر وذلك لله لالة على شخصية (المسيح) ، أو السورة التي تعمل أبعاده ومطاهيمه وطبيعته . وقد وردت هذه الكلمة عند حاوى في خمسة مواضع ، ولكن في قصيدتين فقط ؛ الأولى قصيدة "عودة إلى سدوم"، عندما تساءل عن إمكانية عودة المعجزات من جديد ، وتمكن مبادى الطفل الناسري ، وأتباعه الحفاة الضعاف ، من هزيمة أوثان عالم المادة الهمجي المتسلط :

وظفل ناصري وخطاة

روضوا الوحش بروما ، ستبوا

ا لانياب من طك الطغاة

رب ماذا

رب ماذا

هل تعود المعجزات ؟(١)

إما القصيدة الثانية فهلي "لعلار ١٩٩٢"، وفيها ذكارت كلمبة (الناصري) في أربعة مواضع، اثنان منها جاءا على لسان (العلار)(٢) الذي استبعد أن يقوى (المسيح) على إحياثه ، وإعادته كما كان قلسل موته :

صلوات الحب والطمع المغني هي دموع الناصري اترى تبعث ميتاءً

حجرته شهوة العوت ،(٣)

والموضعان الأخصران جماءا عصلى لسمان زوجمة (العصازر) ، التمي استغربت في الموضع الأول موقف (المسيح) اللامبالي أمام تنين يلتهم

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۱۲۹ ،

<sup>(</sup>٢) نفسه ي ص : ٣١٥ ، ٣١٦ .

<sup>·</sup> ٣١0 : ou : 410 .

حياة العدارى علانية (١) ؛ بينما طلي الملوضع الثاني بينات الأثمر السيء المحدودي اللذي احدثتاه صلور (العازر) المختلفة (العازر - المتنين - الدخان الموحل المحرور) طي تلة الجلجلة ، وجروح الناصري، وجروح احبائه من حوله (٢) .

لقد كانت لفظة (الناصري) عند حاوي ترمـز الـي قـوة (المسيح) العاجزة ، أي عجز إصلاح الواقع العربي الذي أدى فـي النهايـة الـي هزيمة كبرى أمام العد الصهيوني عام ١٩٩٧م .

ز - جسد المسيح ودمه : جاء هي "الكتاب المقدس" على لسان (المسيح):

"أنا هو الغبز الحي الذي نزل من السماء ، إن أكل أحد" مـن هـذا

الغبز يحيى إلى الأبد ، والغبز الذي أنا أعطى هو جسدى . الـذي

أبذله من أجل حياة العالم"(٣).

استخدم الشاعر هذه الحادثة في أكحثر مصن مصوضع ، معظمها جاء امتداداء لرؤيته التي جعلته يرى نفسه نبياء (٤) ؛ من ذلك قوله : والطيف الذي يلمع في الشمس

تبسد واغترف من جسدي

خبزاء وملحاء

خمرة ونار ۱٬۰۱۰

وذلك هي قصيدة "البحصر" عندما عاد مضحياً بكل شيء من اجل زنابق المستقبل الجديد المشرق ، وهي قصيدة "السندباد هي رحلته الشامنـة" عندما جاءت للشاعر حالة الغيبوبة والاستشراف ، التـي اعادتـه الـي عالم الطهولة ، هتطهر ، وتمكن من ارتياد الرؤى البكر .

كما ورد توظيف (النبز والنعر) عللي لسان الغبريبة فيي قميلدة

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۲۹ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ب ص : ۳٤٥

<sup>(</sup>٣) يوحنا : ٦٠ . لوقا : ٢٢ ،

<sup>(ُ</sup>هُ) دُيُّوانَ خَلَيْلَ حَاوِيَّ ؛ ص : ١٣٥ ، ١٤٢ ، ٢٤٨ .

<sup>(</sup>ه) نقسه و ص : ۲۶۸ .

"جنية الشاطيء" ، في المعوضع الذي تحدثت فيه عن العيوية التي شجـرى في عروقها ، وعلن حبهما لللأخلرين ، وتضحياتها ملن اجلهم ؛ وكلان (المسيح) هو رمز الأمور السابقة مجتمعة ، وكل إنسان تكون فيه هـذه الصفات ، فهو (المسيح) :

هل كنت في ليل المدينة

غير أعياد البيادر لهي التصاد"

تطاحة الوعر الخسيب ، وهبته

من جسدي ، دمي ،

خمرا وزاد ۱۱، (۱)

ح - تعميد المصبح : هذه القصة أشار اليها الشاعر مبرة ً فلي قصبلدة "جنية الشاطيء" على لسان الكاهن المموسوي الذي قرر أن التعميـد لن يطهر جسد الغجرية اللعين(٣) . أما دخولها بشكل مباشـر طـي تركيب المورة الشعرية ، فلم يأت إلا في قصيلدة "السنندباد فلي رحلته الثامنة" ، التلي بينلت نهلوض العلرب فلي المخمسلينيات ، ومحاو لاتهم للتقدم والتحرر ، ونبحث النجذ لان ؛ ومصن المتعارف عليه أن التعميـد(٣) تطهـير للبحسـة والصروح مـن الخطابـا عنـد النصارى ؛ لذا قال حاوي مفاطباً العرب في تلك الفترة :

> ما كان لي أن أحتفي بالشمص لو لم أركم تغتصلون ً المصبح في النيل وفي الأردن والفرات المصبح

> > من دمغة الخطيئة (£)

وقد قصد الشاعر هنا أن يرينا رضاه عن العرب ، لأنهم رجعوا علن خطيئاتهم اللتي ارتكبوها سابقاء ، وعلى رأسها تفييع أجزاء كبيرة من

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۲۹۸ ، ۳۰۰ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۳۰۰

<sup>(</sup>m) متیں : m . مرقس : ۱ . لوقا : m . (٤) دیوان خلیل حاوی ؛ m : m .

طلسطين ؛ وكان حاوي يرمز بالتعميد إلى استقبلال مسر، وطفل العبدوان الثلاثي عليها ، وقيام الوحدة بينها وبين سورية ؛ وهندا منا جعلته يذكر اسم نهر (النيل) ؛ يضاف إلى ذلك محاو لات الوحدة بين العبراق والاردن ، مما جعله يذكر اسمي نهري (الاردن) ، و (الطرات) .

ط - جرار الخمر : وهي قصة وردت في (الإنبيل) كمعبرة من معبرات (المسيح) عليه السلام ؛ وتتحدث عن احتفال فنرغت فينه النمر ، فأمر (المسيح) بأن تمللا جرار الخمر ماء ، وبعد ذلك حول الصاء إلى خمر، واستمر النفل (١) .

وقد وظف الشاعر هذه القصة هي آخصر قصيصدة من مجموعاة "النصاي والريح" ، وأول قصيدة من مجموعة "بيادر الجلوع" ؛ وهما مجموعتان متتابعتان .

وقسيدة "الناي والريح" هيي "السندباد فيي رحلته الثامنية"، وجاءت فيها هذه الحادثة في صبورتين متنباقضتين ؛ الأولى جعلتها جزء ائ من لوحة الماضي المعتجبر المعوجود في رواق دار حياوي ، والدي سلخه عن حياته وتخلص منه (٢) ؛ والثانية جعلت الخمر رميزا ً للحياة أو سبيبلا ً إليهنا ، لأن الضمرة هنيا ربطت بما فعلم (المسيح) بالبورار (٣) .

أما قصيدة "بيادر الجوع" فهلي "الكلهف" ؛ وفيها كلان الشاعر يعاني مرارة الهزيمة ، وتخطم الرؤى المشرقة فلي عقلد السبتينيات ، وتم توظيف القصة في الصورة الفنيلة التلى عليرت على مناجلة حلوي للمخلص الذي لم يستجب لنداءاته :

یا من حللت وکنت لی ضیطاء علی غیر انتظار•

<sup>(</sup>۱) بوجنا : ۲ .

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۳۲ .

<sup>(</sup>٣) نقسه ، ص : ٢٥٥ .



سكيت الخمر مما ليس تعرفه الجرار" (١)

كما استخدم حاوى القصة السابقة في موضع آخر من القصيدة ذاتها، ليبين أن كل ما أعطاه إياه (المصيح) ، لم ينتشله من إحصاصه بتلوقف حركة الزمن ؛ أي توقف الحياة (٣) .

ي — قوة تللاميذ المسيح : وهي قصة دخلت طلبي تشلكيل الصلورة الفنيلة التي وردت في لخصيحة "الكلهف" ، وكلانت متعلقية بعادثية جلزار الخمر، لتكون البجزء المثاني من الصحورة الكليحة ؛ فقحد ورد فحصي (ا لإنجيل) :

"شم جمع يسوع الاثنجي عشبر ، ومنتجهم قلدرة وسلطة عليي ججمعيع الشياطين ، وجميع الأمراض لشطائها "(٣) .

ومن خلال القصيدة نرى أن الشاعر إذا لم يمور نفسه نبياً ، فهو يجعل من شخصيته شخصية تشبه تالاميذ (المسيح) بعد امتالاكها بعضاء من ظدراته الخارظة (1) .

ك - حادثة العائدة(٥) : وتمثل هذه الحادثة الشلبث الاخصير للصبورة الكلية التي تكررت كثيراء فلي قصيلدة "الكلهف" ؛ وبهلذا بمنلح الشكل النهائي لتلك الصورة الطنية :

يا من حللت وكنت لي

ضيفاءً على طير انتظاره

ومسلائت مائدتي

بطيب المن والسلوى

سكبت الخمر مما ليس تعرفه الجرارا

<sup>(</sup>١) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٨٢ .

<sup>(ُ</sup>٢) نَفْسَه ۚ بِ ص : ٢٨٧ . (٣) لوقا : ٩ .

<sup>.</sup> (3) cyclic shaped (3) cyclic shaped (3)

<sup>(</sup>۵) متی : ۲۹ . مرقص : ۱٤ . لوقا : ۲۲ .

اعطيتني ملكا على جن المفاور والبحار و ما يشتهي قلبي تجسده يدي طي الطين يخطق ما تغيبه الظنون (١١)

من خملال الأحداث الثلاثة الأخيرة التي عرضنا لها ، اتضح لنا كيف تداخلت هذه الأحداث هي تكوين صورة واحدة ، وكانها كانت تتداعي هي ذهن الشاعر كالشلال الهادر ، مسقطة ما سبقها من رمسوز وأحـداث سبقتها هي المرحلة الزمنية .

ل - السيدة مريم العذراء : هي أول الرموز النعرانية التى تواجه
القارىء بعد خروجه من المجموعات الشعرية الشبلاث الأولى إلى
المحموعة الشعرية الرابعة "الرحد الجريج" ؛ فقعد مصور الشاعر
الاأرض العربية حزينة ، بعد أن ضحبت كشيراء من غبير فائدة ،
تماماء كما حدث مع أم (المسيح) التي رأت ابنها مملوباء أمامها
كي يضحي من أجل البشرية، التي استمرت على رذائلهما ، وحالهما
المشين :

ما لام شيعت

الف مسيح ومسيح ا

وأراقت دمها المجتون في أعياد حزن.

وانتشت بالحزن واشتطت جنونه

ما لها الأم الحزينة (٣)

وهذه المصورة المؤلمة طبي قصيدة "الا"م المحزينة" كانت وليدة هزيمة العرب عام ١٩٦٧ ، وامتدادا للرؤية الشاعر التشاؤمية طبي مجموعة "بيادر المجوع" ، لذا كان من البحدهي أن تكون أم (المسيح) حزينة ، لاأنها كانت ترمز إلى الاأرض العربية المنظطرة حصرة وكمدا للمديدة "الرعد الجريح" ، استخدم حاوي هذا الرمز طبي تشكيل

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۲۸۲ ، ۲۸۳ ، ۲۸۲ .

<sup>(</sup>٢) الرَعدَ البوريح ؛ ص : ١٣ ،

مورة طنية متقابلة قامت على أساس هاجس النبوة الذي كان يظهر عنده بين الطينة وا لأخرى ؛ وأساس الصورة قائم على رفض أم (المسيح) التي هي في واقع القميدة أم الشاعر ، أن يكون (المسيح - الشاعر) ولدها، لأنها تعلم أنها سوف تفقده إن كان كذلك :

ولدي ليس المسيح (١١)

لكن الشاعر يصر على التضحيـة بنفسـه ؛ ومـن أجـل تخـفيف وطـأة المصاب على أمه ، قال لها (٢) ما قاله (المصيح) عليه الســلام لأمـه وهو مصلوب :

"وهناك ، عند صليب يصوع ، وقطت مربع امه ، واخت امه مريم زوحة كلوبا ، ومريم المجدلية . ظلما رأى يسوع امه ، والتلميذ اللذى كان يحبه والخطاء بالقرب منها ؛ قال لأمه : ايتها المرأة ، هذا ابنك ، شم قال للتلميذ : هذه امك"(٣) .

إلا أن الأم لا تقتنع بهبذا الكبلام ، وترفضيه بشدة ، وتبعل خسارتها في ولدها خسارة لا يمكن تعويضها :

وما يجدي ويجدي :

"انت ام ، انت ام للرهاق""

كان يا ما كان ،

والتعزية المحرى لها في كبدي

طعم النفاق" (±)

إنه حب الأم الذي لم يثن (المسيح - الشاعر) عن التضحية من أجل الاخرين ؛ وذلك ما جعل الشاعر يمتد في هنده السنورة إلى مجموعته الشعرية الخامسة "من جحيم الكوميدينا" هني قصيندة "أم الممطفني" ، عندما جعل (مريم العذراء - أمنه) تستشنف بأخاسيسنها المرهفنة ، أن

<sup>(</sup>١) الرعد البريح ؛ ص : ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ي ص : ۸۷ .

<sup>(</sup>٣) يوحنا : ١٩ .

<sup>(</sup>٤) الرعد الجريح ؛ ص : ٨٨ ، ٨٨ .

ابنها لم يخلق ليجلس لهي حجرهما ، إنما خصلق الأمصر جبلل تحمد يصودي بحياته (۱) ؛ لهو كالوديعة ، و لا بد أن تسترد الودائع يوما ً ما دون سابق إنذار ، على الرغم مما فعلته من أجله :

المعمته لعمي ، دمي ، عصبي وظل وديعة ولدي ، وديعة والنا التوجع والفجيعة (٢)

م - او لاد الأهاعي: وهو اسم اطلقه (العسيح) عملى بنسي إسرائيل ، لأنهم اعتادوا على عمل المعاسي والعوبقات في حضرة أنبيائهم ! وقد ورد هذا الاسم في "متى" ثلاث مرات(٣) ، نذكر منها : "يا أو لاد الأهاعي ، كبيف تقصدرون وانتم أشرار "ان تتكلمسوا كلاما " عالما " ؟"(١٤) .

وقد كلان حلوي يهلدف ملن وراء هلذا الاسلم فلي قصيدتنه "الأم التوزينة" ، إبراز مشاعر الغضب والتقد والكراهية الكامنة في صلدره علمي اليهود الذين اغتصبوا ما تبقي من فلسطين :

يضرب الكفار أبناء الأطاعي

من سدوم(ه)

ن - الصيارطة : هذا الرمز يتعلق باليهود أبضاء ، رمــز الاسـتغـلال والاحتكار ، والتمادي على بيوت الله ، والغش والخداع . جاء في "العهد الجديد" :

"وكان همم اليهود قريبا" ، همعد يسوع إلى أورشليم ، ووجد همي الهيكل الذين كانوا يبيعون بقرا" وظنما" وحماماً ، والمسارف جلوسا" ، همنع سوطاً من حبال، وطرد الجميع من الهيكل : الغنم

<sup>(</sup>١) لوقا : ٢ .

<sup>(</sup>٢) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٦٩ ، ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) الإصحاح : ٣، ١٢ ، ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) الإصحاح : ١٢ .

<sup>(ُ</sup>ه) الرعد آلبريح ؛ ص : ٩ ،

والبقر ، وكب دراهم الصيارف وقلب موائدهم"(١) .

وقد ورد هذا التوظيف عند حاوى في قصيدة "رسالة الغفيران مين صالح إلى شمود" عندما كان يهاجم العربي الذي باغ نخوته وتعلق بكل أمر خسيس كالصيارفة :

يا من خصاك الطلس

-------

تنمو وشرشك في

جدار المومس الحبلي

بتجارٍ ، صيارطة ٍ ، صفار ۗ (٢)

وتكور هذا الرمز في قصيدة "في بابل" من محموعة "من حديم الكوميديا" ، وكان التوظيف هذا أكثر تأثيرا ً ، لأن الرمز عبر عبن تجار الكلمة في عالمنا العربي المعاصر ، الذين طيروا مقابل المنصب والمال مبادئهم ، وعملوا على طسل ادمغة شعوبهم ، وشرهوا الحقبائق في انظارهم ؛ لبذا هاجمهم الشاعر ، وبيبن موقفه الرافض لهم ، المشمئز منهم ، بعد أن كان يكن لهم كل احترام وتقدير ، كمبا البرز التعادهم عنه ، لأنه تمسك بقيمه التي تناسوها :

مرت على يده

عيون صيارطة"

ومشت تحيتهم بروقاء خاطفة ا

ختمت على ما كان يحمل

هي المضلوع"

يا يوم أنكره الجميع (٣)

ص - صعود المصيح إلى الببل ووصاياه لتللامينة : ورد فلي "الكتاب الصقدس" :

<sup>(</sup>۱) متی : ۲۱ ، مرقص : ۱۱ ، لوقا : ۱۹ ، یوجنا : ۲ ،

<sup>(</sup>٢) الرعد الجريح ؛ ص : ١١٢ ، ١١٣ .

<sup>(</sup>٣) من جميم الكوميديا ؛ ص : ٧٧ ، ٧٧ .

"وإذ رأى جموع الناص ، صعد إلى الببل ، وما أن جلس حتى الخصيرب إليه تلاميده ؛ فتكلم وأخذ يعلمهم ، فقال : طوبى للمساكين ... طوبى للحزانى ... طوبى للودعاء .. طبوبى للجياع والعظاش ... طبوبى للرحمياء ... طبوبى لائتقيماء القلب ... طبوبى لسمانعي المسلام ... طوبى للمغطهدين من أجل البرّّ"(١) .

وضع الشاعر نفسه في قصيدة "رسّالة الغفران من صالح إلى كملود" في موقف شبيه بموقف (المسيح) السابق ، وانطلق يحيي ابناء اللاجئين الفلسطينيين الذين صمموا على قتال اليهود والانتقام منهم ، ويحليي كل صوت يشعل طبهم نار الثورة ، وكل حضن يلربي الحلقد والنقملة فلي نفوسهم على عدوهم ؛ وكانت تحيلة حلوي هذه كبليرة الشبه بتحيلة (المسيم) السابقة :

ع - مدينة بابل : وهي آخر الرموز النصرانية التبي استخدمها حباوي على الإطلاق ؛ وهي مدينة لعنبت طبي (العهبد البحديد) ، ووسطبت

جييلاء تجمع واحتمى في صدرها (٢)

<sup>(</sup>١) الرعد البجريح ؛ ص : ١١٤ ، ١١٩ ، ١١٨ .

<sup>(</sup>۲) متى : ٥ .

بنعوت قاسية عنيفة في أكثر مان ملوضع (١) ؛ تذكير منها النبس التالي :

"سقطت ، سقطت بابل العظمى ، وصارت وكرا ً للشياطين ، وماوى لكل روح, نجس ، ولكل طائر نجس مكروه ؛ لأن جميع الأمم شعربت معن خمر زناها ، وملوك الأرض زنوا معها ، وتجار الأرض اغتناوا معن كثرة ترفها "(٢) .

وقد وظف حاوي هذا الرمز هي قصيدة "في بابل" لتعبر عن (لبنان)، وبالتحديد مدينة (بيروت)، لأنها اشتملت على كل صفات (بابل) التى ذكرها (الإنجيل)، فحق عليها الدمار والخراب، كما حق على (بابل) من قبلها، وحق كذلك على أهلها التشرد والضياع:

كنتم صغارا تافهين

مدى الديار"

صرتم صغاراً تافهین ً

بلا دیار (۳)

وهناك توظيف آخر لمدنية (بابل) ورد في قصيدة اخبري ، الا انـه كان مستمداً من (العهد القديم) ، لذا لن نتحدث عنـه هنـا ، وإنمـا سوف ندرجه تحت بند الرموز اليهودية .

## - التوظيف الكلي للرمز النصراني :

ونعني بهذا التعبير ان يستخدم الشاعر حادثة او مقولة في بناء الهيكل الرئيس لقصيدته ، او لشريحة كاملة فيها . وقبد برزت هنذه الظاهرة عند حاوي في اربع قصائد فقط . هي :

ا ساقعة مولد المسيح : رويت هذه النادثة في "العهبد البنديد" كمنا يلي :

<sup>(</sup>١) رؤيا يوحنا البلاهوشي : ١٤ ، ١٦ ، ١٧ ، ١٨ ،

<sup>(</sup>۲) بعضد ، ۱۸ .(۳) من جميم الكوميديا ؛ ص : ۷۳ .

"ولما ولد يسوع هي بيت لحم ... إذا مجوس من العشرق قحد جماءوا إلى أورشليم قائلين : أين هو المولود ... هإننا رأينا نجمة هي الممشرق ، وأتينا لنسجد له ... وإذا النجم الذي رأوه هي الممشرق يتقدمهم حتى جاء ووقف هوق حيث كان الطفل ، هلما رأوا النحم هرجوا هرجاء عظيماء جداء ، وأتوا إلى البيت ، ورأوا المبني معم

استخدم حاوي هذه القصحة في قصيحة "المجدوس في أوروبا" في مجموعته الشعرية الأولى "نهر الرماد" ؛ وكانت العلاقبات المقامحة بين الحادثة الحقيقية وبين القصيدة متعاكسة تماماً ؛ وهي كما يلي:

|            | قابله |                      |
|------------|-------|----------------------|
| المسيح     |       | الساحر               |
| المغارة    |       | دهاليز المدينة       |
| سجوص الشرق |       | ا لانسان الحديث بعاه |
| النجسم     |       | سراج احمر هزيل       |

ومن خيلال المقابلة السابقة بين النصين ، نجد أن الخير انقلب إلى شر مقنع ، لأن العناصر تغيرت منذ أن بدأ المجوس رحلتهم :

يا مجوض الشرق ، هل طوطتم ً

في غمرة البحر إلى أرض الحضارة°

لميروا أي إله.

يتجلى من جديد ٍ في المغارة ٩(٣)

ولهذا لم يصلوا إلى مقارة (المسيح) التي تعنى القبم الإنسانية الرفيعة . والعالم الروحي الجميل ؛ وإنما وصلوا إلى دهاليز موحشة، تطوح منها رائعة العفن والرذائل :

واتحدرنا في الدهاليز اللعينة،

<sup>(</sup>۱) متی : ۲ . برنابا : ۲ .

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۰۹ ،

لمغارات المدينة'

أعين<sup>س</sup> ترتد عن باب لعاب ،

اعين <sup>4</sup> نسالها : اين المغارة <sup>4</sup> ؟(١)

وكانت النتيجة الطبيعية لمسيرة البشرية الصادية المعاصرة ، أن تسجد لسنم المال ، ووثن السحر ومباهج الدنيا العزيفة :

وركعنا خشعاء للكيمياء

ولساخر•

كور الجشة في ليل المقابر"

وعبدناه إلها ً يتجلي في المغارة \*: (٣)

لقد عقد الشاعر مقارنة ناحجة بسن عالم الانمان وغنياضره التيل ادت إليه ، وبين عالم الإلحاد والمادية وعناضره ؛ فاستغل الحادثة استغلا لا ً جعل منها بلؤرة عكسات التناقض اللذي ازاد ابرازه بللن الماضي والحاضر .

ب- قمة العازر: هذه القصة بنى عليها حاوى اطول قصائده التى كتبها في حياته ، وهي قصبدة "لعازر ١٩٦٢" ؛ واحداث القصة تتكلم عن رجل صالح اسمه (العبازر) كان صديقاً حمدمياً للسبد (المسبح) ، فأصابه مرض قضى على حياته بينما كان (المسيح) غانداً ؛ فلما رجيع بعد ايام ، ركضت إليه (مرثا) زوجة (العازر) وقالت له :

"يا سيد لو كنت هنا لما مات أخلي . فأنا واثقبة ملن أن الله يعطيك كل ما تطلب منه". فأجاب المسيح بأن أخاها سوف بقوم (٣) .

لكن قصيدة "لعازر ١٩٩٢" لم تقم هقط على هذه الحادثة ، إنما ساندتها رموز نصرانية اخرى ، بعضها تحدثنا عنه ، وبعضها للم بارد، ولن يرد إلا في هذه القصيدة .

<sup>(</sup>١) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١١١ .

<sup>(</sup>٢) نطسه ؛ ص : ١١٥ .

<sup>(</sup>٣) يوحنا : ١١ .



لقد جعل الشاعر (العصيح) يحرص على إحياء (العبازر) الـذي كبان بدوره يحرص على موت لا رجعة طيه :

عمق التطرة يا خطارا ،

عمقها لقاع الا قرار"

يرتمي خلف مدار الثمصر

ليلل من رماد.

وبقايا نجمة ٍ مدفونة ٍ خلف المدار (١)

وكان (العازر) يرى في إحياء (المسيح) له رحمة ملعونـة ، لأنـه لـم يغـير الـواقع المـتردي العلـيء بـالخذ لان والهـزائم ، فعـودة (العازر) إلى الحياة في ظل الأمس الأليم الذي خلفه وراءه سوف تعيد معاناته مرة أخرى :

كيف يحييني ليجلو

عتمة ً غمت بها اختي الحزينة ۗ

دون أن يمسح عن ج**فني**"

حمى الرعب والرؤيا اللعينة " :

لم يزل ما كان من قبل وكان (٣)

لكن (المسيح) رفض الإنسات إليه ، أو با لأحرى لم يفهم قصده ، وكانت النتيجة تحول (العازر) العائد من المبوت ، إلى وحث دموي حاقد ، يسعى للقضاء على كل مظاهر الحياة ، وبالطعل انتصر المبوت والدمار على الحياة والعمران . وكان ذلك لأن حاوي اكتشف زيف وخش ما تم في عقيد النمسينيات ، فتحولت زوجة (العبازر) رمز الأرض العربية إلى وحش مثل زوجها الذي تخلى عن مبادئيه ، وانقليب إلى

المحواس المخمس طوهات مجامر"

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۳۱۳ ،

<sup>(</sup>۲) نفسه ب ص : ۳۱۳ ، ۳۱۷ ،

تفتهى طعم الدواهي والكرابا

تشتهي طعم دمي

طعم التراب (۱)

ثم تبدأ المواقف الأخرى المصاندة تبرز بعد المقطع العاشر في السقسيدة ؛ وهو أمر طريب لا أرى له تفسيرا الله أن الشباعر عندما كتب قصيدته هذه في جلسات متعددة، كان يطلع على (الإنبيل) ببان الطينة والاخرى ، مما طذى المقاطع السبعة الاخيرة في القصيدة .

وأول هذه المواقف المساندة جاء على لسان زوجة (ألعازر) عندما اكتشفت أن (المسيح) لم يكن أبدا من طينة البشر ، إنما كان طبعها طوال حباته (۲) ، حتى قبل أن يسلب ، ويدفن ، وبنرج مبن قلبره (۳) . وكانت هذه الحقيقة واضحة عندما تجاهل (المسليح) مشاعر (مرشا) المتعطشة للإخساب والانجاب(٤) ، ومشاعر (مليم المحدلبية)(٥) ، ومشاعر أمه التي انظر قلبها عليه وهي تراه يسلير طبي طلريق علمات انها ستؤدي إلى نهاية ماساوية :

كنت طيطاء قمرياء

وإلها قمريّ

كنت ثوبا ' خائما'

يعبق بالضوء الطري

يتمشى في جروح المريمات(٦) .

ولكي يقوي حاوي من تاثير الصورة السابقة استعان بحادثة اخصرى تتعلمت بالغيوم التي حجميت (المسليح) عندمما شعبد للسلماء امام تالاميذه (۷) ؛ فقال الشاعر على لسان زوجمة (العازر) بعد أن يئست من

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۵۷ .

<sup>(</sup>۲) نفسه و س : ۳٤٠ .

<sup>(</sup>٣) نفسه و ص : ٣٤٠ ،

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ٣٤١ .

<sup>(</sup>۵) نفسه ؛ ص : ٣٤٢ ،

<sup>(</sup>٣) نفسه ب ص : ٣٤٣ – ٣٤٣ .

<sup>(</sup>٧) أعمال الرسل : ١ .

زوجها ومن (المسيح) الذي لم يعد يدرك ما يعدث خولته ، وما أسبع عليه (العازر) :

يا ليالي الثلج ، طيفي يا ليالي ،

امسمي ظلى أنا الأنثى

مكت صلت وصلت<sup>ه</sup>

ما ترى تغني دموعي والصلاة"

لإضم قمري ولطيطم قمري

يتخفى في الغيوم الزرق(١)

وكان الشاعر هنا ، أراد أن يوحي لنا بان (المسيح) بد لا لاته المعاصرة عند حاوي ، مسؤول عما آل البه (العازر) ، ومسؤول عن بقاء الاوضاع كما هي دون تغيير ؛ وهذا التمور يشير عن قريب أو بعيد الى العبثية التي رافقت حاوي في قصيدته الاولى "البحار والدرويش" ما مجموعة "نهر الرماد" ، والتي ختمها بقوله :

مبحرس ماتت بعينيه منارات الطريق

مات ذاك الضوء في عينيه مات°

لا العطو لات تنجيه ، و لا ذل الصلاة \* (٢)

ج- قصة عريم المجدلية : حادثة (مريم المحدلية) حاءت عند حاوى في مقطع مستقل ، لتخدم السورة السابقة لـ(المسبح) الـذى لا يتأثر بمغريات دنيوية ، و لا يستطيع أن يقوم مقام (العازر) قبل موته ؛ فهو قوة خارجة عن نطاق الواقع البشري ، وليست مؤثرة فـي اعماقـه ، أو متفهمة لطبيعته المنبطة كما جاء في القصيدة .

لقد حدث مع (مريم المجدلية) ما حدث مع (مرثا) ، ظلم تتمكن أي منهما من إطراء (المسيح) لإخصابهما ؛ ورد هذا العشهد التمويري فـي شريحة كاملة من شرائح قصيدة "لعازر ١٩٦٢" جاء فيها :

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٣٥٤ .

<sup>(</sup>٢) نفسه یاس : ۱۹ .

#### ١١- المجدلية

يوم انت مريم<sup>س</sup> ، يوم تداعت زحفت تلهث في حمى البوار وازاحت عن رياح الجوع هي إدخالها صمت الجدار" وسواقي شعرها انحلت على رجليك جمراء وبهار" لم يعكر صحو عينيك التماعُّ السوط والحية <mark>في ملب الذكر \* (١</mark>)

وقد اضطررت إلى الاستشهاد بهذا النحص الشعرى الطحويل ، لأنحي أردت أن أبرهن فشل حاوي في هذا التوظيف ، وذلك با لاستعانة بما جاء في (الكتاب المقدس) حول هذه الحادثة التي لم ترد الا في (يوحنا) و (لوقا) فقط ، ولكن بشكل مختلف تماماً ؛ إذ ورد في إنجيل (يوحنا) النص التالي :

"طَاخَذَتَ مَرِيمَ مَنَاءٌ (أي ثلِثُ لَتَر) مِنْ عَظْرِ النَّارِدِينِ الخَالَصِ الغَالَي الثمن ، ودهنت بهما قدمي يسوع ، ثم مسلحتهما بشلعرها ، فمللأت الرائحة الطببة أرجاء البيت كله"(٢) .

وورد شي موضع آخر :

"ولكن مرض رجل" اسمه لعازر ، وهنو منن بينت عينسا قريبة صريم واختها مرشا ، ومريم هذه هي التي دهنت اللرب بالعطر ، ومسلحت قدمیه بشعرها"(۳) .

اما شي "لوقا" ، فقد ورد ما يلي :

"وإذا أمرأة " في المدينة كانت خاطئة إذ علمت أنه متكي، في بيت

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۶۲ ، ۳۶۳ ،

<sup>(</sup>٢) الإستاج : ١٢ . (٣) الإستاج : ١١ .

- الطريسي جاءت بقارورة طيب ، ووقفت عند قدميه من ورائه باكية ،
- وابتدأت تبل لخدميه بخالدموع ، وكنانت تمسنتهما بشنعر راستها وتقبل لخدميه وتدهنهما بالطيب"(١) .

كما جاء قيه أيضًا ً أن (مريم المجدلية) هـي المـرأة التـي طـرد منها (المسيح) سبعة شياطين(٢).

ولم أسق النصوص السابقة لكلي أحلدد الملزأة التلي دهنلت قلدمي (المصيح) بالطيب ، ومسحتهما بشعرها ؛ إنما اللذي يهمنا ملن هلذه النصوص ، إجماعها على أن العرأة التي ذكرت في الكتابين ، لم تقص د مطلقاً إغراء (العسيح) ، ولكنها فعلت ذليك كلي يغفلر لهما ذنوبها ويظهرها من آثامها ؛ ومن هنا يظهلر فشال الشناعر فلي تلوظيف هلذه الحادثة من عدة زوايا ، اهمها أنه لم يتم بناء الصورة الفنية عللي القصة الحقيقية ، لا بشكل متفق ومتماش مع سير العادثة ، و لا بشـكل متعاكس اتخذها بؤرة لتركيب تقيلض ، أسلله موجلود ومنصهار فلي فكلر الشاعر؛ لأن فهم القصة فهما ّ خاطئا ً بحيث تصبح وكانها غير صحيحة ، يفقد القاريء التواصل مع النص ، لائنه لن يفهم صبب التوظيف ؛ إذ ما دخل (مريم المجدلية) هي إغراء (العسيح) أو عبدم إطرائته . ولبو أن الشاعر لم يعتمد قصة من (ا لإنجيل) ، لقلت أن خياله هو اللذي أوحلي له يتنسيق ومزج الأحداث الكاملة للقصيدة هي قالب فني معين ارتآه ، وعندئذ لن يكون القاريء بحاجة إلى الاطلاع على شيء خصارجي لتقصير الصورة البزئية في النص الشعري ، طالما أنها منسبجمة منع السياق العام للقصيدة ؛ همقطع المجدلية كان متناسقاء ملع الصلورة الطنيلة الكلية التي أبرزت (العصيح) طيفاءً ؛ لكنها كصورة استعدت أساسها من مصد ديني صحدد الأبعاد ، والإمكانيات العتاجة للشاعر كي يستخرجها منه ، كانت قاصرة وخمير موطقة . وربمنا فشنل حناوي هنذا فبي صورتته

<sup>(</sup>١) الإستاح : ٧ . (٢) الإستاح : ٨ .

العاساوية اليائسة . ويلحظ طيهما أن القضاء على العجر كان مصن أعماق شخصيات القصيدة ، ولم يكن من قوة خارجية ، كما ورد في القصة الاصلية . وهذا يذكرنا بعا أراد الشاعر أن يقوله في كل قصائده التطاؤلية ، وهو أن الإنسان قيادر بإرادت على تنقيبة روحه مصن أدرانها ، وتطهير نفسه من شرورها ، والوقوف بحرم في وجه الظلم والاستبداد والتخلف والبعمود ، دون أن يكبون بحاجة لمعجرة خارقية تنزل عليه من السماء ، وتحقق له هذه الأشياء .

يتضح لنا بعد استعراضنا لكاطة الرموز النصرانية التي وظفها حاوي في صوره الطنية ، أن الرموز التي وردت في مجموعات الشعرية الشلاث الأولى لم تتكرر إلا فيها في حالة تكرارها ، واستمرت هذه الظاهرة في المجموعات الشعرية اللاحقة ، فلم يخرج الرمز المحكرر عن حدود المجموعة التي جاء فيها .

وقد خرج عن ملحوظتنا السابقة رميز (السيارفية) الدي ورد هي مجموعة "الرعد الجريح" والمجموعة التي تليها مباشرة "مين جمديم الكوميديا" ؛ ورمز (البنين) الذي ورد هي مجموعة "بيادر الجوع" والمجموعة التي تليها مباشرة "الرعد الجريح" ؛ وهيذان الرميزان لا يكسران الظاهرة التي الهرنا إليها ، وإنما يؤكدانها ؛ فالرمز إن لم يتكرر هي المجموعة ذاتها ، تكرر هي مجموعتين متشاليتين ، وكان ذلك في حالتين فقط .

وهذا يدل - هي رأيي - على أن حاوي لم يكن بنطلق هي توظيفه للرموز النصرانية من تغزين كامل لها هي ذهنه ، إنما كانت تمبر بله حالات نفسية ، وجلسات يعود هيها إلىي قبراءة صفحات من "الكتاب المقدس" ، فتعلق في ذهنه مواقف وأحداث جديدة تسقط ما كان قبلها .

أما كيطية التوظيف ، ومدى لهوته الطنية ، طإن الرموز التي جاءت طي المجموعات الثلاث الأولى ، كانت طلي طالبيتها اكلثر التحاملاً وامتزاجاء بالصورة الشعرية ، وأشد عمقاء وطنية ؛ بينما انقلبت هذه النصبة هي المجموعتين الاخيرتين و ويزيد من تاكيد هذه الحقيقة قللتها الواضحة مقارنة بما جاء قبلها . بمعنى ان معجم حاوي من الرموز النصرانية قد تقلص ، وراطق ذلك ضعط هي فنية التوظيف و وهي ظاهرة أصابت شعر حاوي بشكل عام هي كافة المصادر الاخرى التي استمد منها صوره الطنية و كما سنرى .بقي أن نشير إلى أن هناك رمسوزاء دينية نصرانية جاءت مقترنة برموز اسطورية سنتحدث عنها عندما نعسرض لللاسطورة هي شعر حاوي .

## شالثا : المصادر التوراتية :

أول الرموز المستمدة من العهد القصديم ، كمانت حادثمة (سمدوم) التي وردت هي إسطار (العهد القديم) كثيراء (١) ؛ نذكمر منها النصص الرئيس الذي يهمنا ؛ وهو :

"وأمطر الرب على سدوم وعمورة كبريتا ً ونارا ً من عند الـرب مـن السماء ، وقلب تلك المدن وكل البقعية ، وجـميع سـكان المـدن ، ونبت الأرض"(٢) .

وقد رمزت (صدوم) إلى (بيروت) وأهلهما فلى البدانة (٣) ، وذليك المحتابة الانضلاقي الذي كان بينهما ؛ ثم أصبح التدمير الذي وقع على (بيروت) صورة مكرسة للتدمير الذي أصاب (سدوم) .

لكنها جاءت في قصيدة "السندباد في رحلته الثامنـة" جـزءا محن الوصايا العشر التى استخدمها الشاعر رمـزا المحاضى - الكـهف(؛) ، وفي موضع أخير في قصيدة "الأم الحزينة" جاءت موطنا البني إسرائيل؛ لان أعمالهم وشرورهم التي ارتكبوها في حرب حزيران كانت مثـل شـرور

<sup>(</sup>١) التكوين : ١٩ . تثنية الاشتراع : ٢٩ . اشعبا : ١ ، ١٣ . نبـؤة إرميا : ٢٢ ، ٤٩ .

<sup>(</sup>۲) التكوين : ۱۹ .

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٢٣١ .

```
قوم (لوط) :
```

يغرب الكفار ، أبناء الأطاعي من صدوم (١)

وارتبط بحادثة (صدوم) ، ما جرى لزوجحة (لصوط) عليه السحلام ، عندما التطبت وراءها لترى ما حدث هي المدينة ، هتجولت إلى عمود من المملح (٢) ، وذلك هي معرض حديثه عن الأشفاص الذين لا يريدون التقدم والتغيير نحو الأشفل ، بل يواصلون النظر إلى المحاضي الجامد حـتى أمبحوا مثله جامدين ميتين :

وتلفتنا إلى مطرح ما كان لنا بيت ، وسمار ، وذكرى هإذا أضلعنا صمت سخور وفراغ ميت الافاق ..صدرا ً وإذا نحن عواميد من الملح (٣)

أما الرمز الشاني فكان متعلقاً بقمة الأهمى التي الخوت (آدم) و (حواء) لللأكل من الشجرة المحرمة (4) ؛ وقد وظفحت هذه العادشية فلي قصيدة "العجوس فلي اوروبسا" ؛ عندما عبد استاد دهاليز العدبنسة المغثية وكرهم جنة الاحية فيها ، والا شيطان :

"جنة الأرض ! هنا لا حية تغوي و لا ديان يرمي بالحجارة ( • )

كما وظف قصة صبر (أيوب) عليه السلام ، التلي جاءت مفصلة فلي السفر الذي يحمل اسمه ؛ و (أيلوب) عنلد الشاعر شلخصية تمثل قملة الاستسلام والنضوع للتحديات والصعاب والنكبات ؛ ببنما كان في اشعر

<sup>(</sup>١) الرعد البريح ؛ ص : ٩ .

<sup>(</sup>٢) التكوين : ١٩ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٨٣ .

<sup>(</sup>٤) التكوين : ٣ .

<sup>(</sup>۵) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۱۱–۱۱۲ .

المعاصر عامة رمزاء للعبر عبلي البللاء ، والإيملان وقلت المحلن ، والرضي التام بقضاء الله (١) .

وجاء رمز (ايوب) عند حاوي في اللوحة التي رسمها للماضي الجامد المتحجر الذي حاربه الشاعر دائما ً ؛ وذللك قلى قصيلدة "علودة اللي سدوم" :

> کل امسی طبک یا نهر الرماد \*: صلواتي سطر أيوب ، وحبي

دمع ليلي ، خاتم " من شهرزاد" (۲)

كا وردت في القصيدة نفسها إشارة إلى طوفان (نوح) عليه السلام، الذي قضى على من كفروا به من قومه (٣) ، ليرمز به إلى طوفان الفتنة هي لبنان ، الذي لمن يقضي إ لا على أصحاب العقول، التي وجـدت وبقيـت جامدة متحوصلة ً في ثنايا الماضي العيت :

طليمت من صات بالنار

وبالطوطان .. لن أبكيك يا نصل سدوم ً

لن تموت الأرض إن متم" ..(١)

واستخدم خاوي في قصيدتي "السندناد في رخلته الثامنية"(٩) ، و "حنية الشاطيء "(٦) صورة الرب النارية الوجودة عند اليهود ؛ عندما قام بحطر الوصايا العشر على لوحين من الصخر(٧) .

وقد اعطت الصورة الطنية التي استخدمت الرمجز السحابق ، رؤيحة حاوي السلبية للوصايا العشر ؛ إذ جعلها رميزاء للتسلط والتقبيب

<sup>(</sup>١) د. علي عشري زايده ؛ استدعاء الشخصيات التراثيبة طلى الشعر العربيّ المعّاصَر ؛ الشركة العامة للنشر والتّوزيّع والإّعصلان ؛ طرابلَسَ ، ليبيا ؛ ط۱ ؛ ۱۹۷۸ ؛ ص : ۱۱۳ .

<sup>(</sup>۲) ديوان خليل حاوي َ، ص " ۱۱۹ . (۳) التكوين : ۱۷ .

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٢٢ ، ١٢٣ .

<sup>(</sup>a) نفسه ؛ ص : ۲۳۰ ، ۲۳۱ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ۽ ص : ۲۹۸ .

<sup>(</sup>٧) المخروج : ١٣ ، ٣١ ،

الدينيتين اللذين يسمقان الحاضر ، كما سمقا الماضي من قبل : موسی یری

> إزميل نار صاعق المثرر" يحفر في الصفر

وصايا ربه العشر":(١)

بعد ذلك تختطي الرموز التوراتية من مجموعة "الرعبد الحبريج" ، لتظهر من جديد فلي قميلدة "قطلار المحطلة" ملن مجموعية "ملن جحليم الكوميديا"؛ فقد استحضر الشاعر اسم (لبنان) من العهد القديم - وهو جبل الطيوب(٣) – لأن روح النبوة عادت لله ملن جلديد بعلد أن أسيلب بازمة نفسية حادة ، سببتها أحداث لبنان المأساوبة ، فاراد أن نضحي بنفسه ، كما فعل (المصيح) ، لعل هذه التضحية تخلص وطنه وقومه مميا هم فیه من مصائب ونکبات :

صا هم لو بكت العجوزا

ذبيحة بين المذبائح

تفتدي جبل الطيوب ،

تجلوه من کید.

تصلب هي القلوب (٣)

ويكون آخر رمز توراتي في هذه المحموعة ، ذلك النص السذى أورده حاوى في بداية قصيدة "شجرة الدر" ، الذي جاء فيه :

"ولما شاخ العلك داوود التمعص قتاة عذراء كانت تضطجع فلى حجلره . (4)" Libari

وقصد جلعل شلفوصه مقابلية لشلفصيتي (أيبلك) والطتاة العدويلة الصغيرة ، عندما تحدث عن نصيحة الطبيب للسلطان (ايبك) بعد ان غزاه

<sup>(1)</sup> ديوان خليل حاوي ۽ ص : 400 - 400 . (1) نشيد ا400 - 400 .

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٩ – ١٧ . (٤) الملوك الثالث :

### الشيب :

لا ترتعد ولك البشارة" :

"جسد طري ترتوي"

"من جمره الريان ِ"

"تلهبك النضارة" "(١)

وهذا التوظيف مباشر مواطق للنص اللديني ، بعيلد علن الالتحلام العضوي بالنص الشعري ، لأنه لم يتعد العلاقات التالية :

العذراء للمغيرة العذراء المغيرة

أما آخر ما وظفه حاوى من الرموز الدينية التوراتية ، فقد حجاء في قصيلدة "اغنيلة الأصيل والمنارق" ، لأنهنا تعلدثت علن اليهلود والفعالهم ، وحقيقة خروجهم من فلسطين مهما طال الزمن . ووظف الشاعر من تاريخ بني إسرائيل ثلاثة أحداث هامة مروا بها قديما ً . هي :

١ - سبي بني إسرائيل إلى مدينة (بابل) :

فقد جاء في العود القديم :

"وهدمت جيوش الكلدانيين التي تحت إمصرة رئصيص الحصرص الملكحي" جميع اسوار اورشليم ، وسبى بنو ذرادان بقية الشعب الذي بقي هي المدينة " (٣) .

وكان استخضار هذه الجادثة، لتاكيد ما سيؤول إليه بنو إسحرائيل من الصبي المتواصل لهم ، والقتل والتدمير الذي سيلحق بهم يوما ً ما على يد العرب ، كما حدث سابقاً على يد أهل (بابل) :

هي عروق القدس والجو لان والتولة ا

مجهولة خلت وملت وارتمث

شي البحر مجهولة ً

<sup>(1)</sup> من جحیم الکومیدیا ؛ س : ۱۶۱ – ۱۶۷ . (Y) ملوك الثاني : ۲۰ .

من بابل تمضي إلى بابل(١١)

٢ - تيه بني إسرائيل في صحراء سيناء :

وهي قصة معروفة مشهورة في القرآن والتوراة ، الذي جاء فيه على للسان الرب :

"إما انتم طان جثثكم تتساقط في هذا القفر ، ويبقلي بنسوكم فلي المسمسراء اربعيلن سنة تعللون ملن فجلوركم حلتى تبللي جلثكم فليها"(٢) .

وقد جاء بها المشاعر كجزء من تصوره الذي رآه لما سيلحق باليهود من تيه جديد ، لأنهم جبلوا على الشر ، فتفلفلت فلى اعماقهم فكسرة التيه ، كعقاب قاسر اعتادوا عليه :

يمضي على ما اعتاد ً

من تيه إلى تيه ِ

تيه ٍ خطي حاضر طيه ِ

صوب الغد المتسوج

من اطمار ماضیه ِ (۳)

٣ - عبور موسى بقومه الندر :

جاء في العهد القديم :

"وبسط موسى يده هوق البحر ، هارسل الرب طوال تلك الليلة ريحاً شرقية قوية ردت البحر إلى الوراء وحولته إلىي يابسة ؛ وهكذا انشق البحر، هاجتاز الاسرائيليون هي وسط البحر على أرض يابسة؛ فكان الماء بمثابة سورين عن يعينهم وعن يسارهم"(1) .

<sup>(</sup>۱) دراسات عربية وإسلامية مهداة إلى إحسان عباس بمناسبة بلوغت الستين ؛ ص : ۱۲۱ .

<sup>(</sup>۲) العدد : ۱۶ .

رُّ) دراسات عربية وإسلامية مهداة إلى إحسان عباس بمناسبة بلوطته الستين ۽ س : ۱۲۱ .

<sup>(</sup>٤) الخروج : ١٤ .

وجاءت هذه المحادثة استكما لا ً لتطاؤل الشاعر بما سيحل باليهود؛ ظهم سبسبون من جدبد ، ويعودون لتيههم مرة ً أخرى ، وللن بنشلق لهلم بحر ً ، او تسهل لهم طريق يهربون منها :

يوم يقر المارق التاثه"

لن يلتقى في الدرب

بحراء يابساء يمشي على مائه (١)

بهذه الجمل الشعرية ، نكون قد أنهينا الحديث عبن تبوظيف حباوي للرموز التوراتية هي شعره ؛ وهي قليلة - كما ذكرنا - لكنهما أكبثر من الرموز الإسلامية .

\* \* \*

من خلال دراستنا لتحوظيف الشاعر للمسادر الدينية بانواعها المختلفة في شعره ، تبيان لنا أن الاباداع الفندي في التحوظيف ، والكثافة المركزة له ، بارت بشكل واضح في المجموعات الشعرية الثلاث الاولى ، بينما تراجعت الفنية والكمية فيي المجموعات والثلاث الاولى ، بينما تراجعت الفنية والكمية في المجموعات والقصائد التي تلتها و إلا فيما يتعلق بالرموز الاسلامية المتعددة التي وردت في مجموعة "الرعد البريج" ، والرموز المستمدة من "العهد القديم" في قصيدة "الخنية الاهيل والمارق" .

ولم يكن الشاعر -- من الناحية الفنية - يحتفظ بالرموز القديمة في ذاكرته ، ويفيفها لرملوزه البلديدة ؛ إنما كان البلديد يسلقط القديم ، وكانه لم يكن أبداء ؛ وهذا يعني عدم قدرة الشاعر على مهر الثقافة الدينية التي ألم بها في بوتقة واحدة ، فالرموز التي تلرد في مجموعة أخرى ، بل إن بعض الرموز التلي تلرد في قصائد أخرى ؛ كما راينا .

<sup>(</sup>۱) دراسات عربية وإسلامية مهداة إلى إحسان عباس بمناسبة بلوغاء الستين ؛ ص : ۱۲۱ .

ورافق تساقط الرموز وبروز بعضها ، ضعصف طلي البناء الطنلي و طبينما كانت الرموز الدينية في المجموعات الشعرية الثالاث الأوللي تؤدي دورا ً طاعلا ً وأساسيا ً ، وجدناها طلي المجموعات التاليلة إشارات سريعة ، وومضات سرعان ما تنطقلي ، إلا فلي قعيدة "رسالة الغطران من مالح إلى ثمود" التي اثرت فيها الرموز الإسلامية بشكل كبير ، وقهيدة "الرعد الجريح" التلي كلان للرملوز النسرانية دور ً فيها أيضا ً .

إلا انتي اعد الشاعر لخد نجيح لحصي تعامليه منع مكتلف الرماوز الدينية ، لأنه لم يكان يتقصدها ، وليم تكان دخيلية عملى المساورة الشعرية ، وإنما كانت اساسبة وهامة للفكيرة التلي اراد الشباعر أن يوصلها ، على الرغم من بعض الإخطالاات التي اشرنا اليها .

# الفصل الثاني المسادر التراثية

- مدخل .
- التراث الأسطوري .
  - التراث الأدبي .
- التراث التاريخي .
- التراث الشعبي" الخراهي" .

### مدخــل:

تنوعت المصادر التراثية التي استمد منها حاوي كثيرا من صوره الشعرية و فقد اعتمد على مصادر تاريخية وأدبية وأسطورية وشعبية وخرافية . وكان وراء هذا التوظيف الواسع ، ظزارة المخزون الثلافي عند الشاعر .

ولم أعتمد في دراستي هذه على معطلح التراث الذي يطلق عادة على "كل ما ابتدعته المجتمعات العربية في حركة سيرورتها التاريخية منذ العصر الباهلي ، حتى بداية الاستعمار في مطلع القلرن الماضي ، أو قبله بقليل ، من فكر وثقافة وقيم فنية وأخلاقية محفوظة لنا بصورة من السور"(١) ؛ إنما جعلت مصطلح اللتراث شاملاً لكبل ما انتحت الحضارات الإنصانية على اختلاف شعوبها .

وتوظيف التراث في الشعر بمسادره المختلفية ، يغني القصيدة كثيرا ، ويعطيها امتدادا ومنيا (٢) ، ويبتعد بها عبن التقريرية والرتابة ، ويفجر الطاقات الفنية والفكرية الكامنة في هذا التراث، ويبرز زوايا رؤى الشعراء المختلفة في التعامل معه ؛ إضافة إلى انه يخلق لدى القارىء طريقة تفكير جديدة في الربط بين الماضي والحاضر، ورؤية ثاقبة قادرة على الوصول إلى جنواهر الاشتياء وتلمس النروابط التي بينها ؛ هذا عدا عن توسيع الافق الثقافي له .

وكيفية توظيف الرموز المستمدة من المصادر التراثية بانواعها ، شبيه بتوظيف الرموز الماخوذة من المصادر الدينية ؛ بمعنى أن الشاعر قد يوظف حادثة تراثية كاملة ، أو يكتفي بجزئية منها ، بشكل يكون متوافقا ً أو متناقضا ً منع سير الحادثة ، أو الشخصية ، أو الشخصية .

<sup>(</sup>۱) أحمد يوسف داوود بالغة الشعر بوزارة الشقاطلة بدمشق بدون (ط) به ۱۹۸۰ ب ص : ٦٣ .

 <sup>(</sup>۲) عُبد ألله عَسأه ب الصورة الطنية في الشعر العبربي المعناصر في سورينا ولبنان ؛ ص : ٥٣ .

وسيتم تناول الستراث الاسطوري ها لأدبي هالتاريخي هالشعبي الغيرش الغراهي ، متبعاء - هي كل منها - التسلسل اللزمني لها ، بغرض الاطلاع على معجم حاوي الشعري ، وقياس توسعه أو انكماشاه ، كما ذكرت ذلك سابقاء .

## أو لا : التراث الأسطوري .

حاول كثير من المطكرين والنقاد والشعراء إعطباء تعبريف واضح المبلامح لبلاسطورة ، بعضها صريح ، وبعضها الآخر فلسقي ؛ إلا أنه لا يوجد تعريف محدد يمكن أن نقول عنه إنبه يحبيط بمفهومها من كافحة البوانب؛ لكن هناك تعريف ساقه د. أنص داوود ، أجده قريباء حداء من مفهوم الاسطورة ، وقد جاء فيه أن الاساطير مجموعة من الحكابات الطريفة المتوارثة منذ اقدم العهود الإنسانية الحافلية بضروب من الخوارق والمعجزات ، التي اختلط فيها النيال بالواقع ، وتعددت فيها الأنهاء الإنسان اعتقبد الإنسان

إلا أن الذي يهمنا من الأسطورة توظيفها في الشعر ، لأن ذلك من أصعب التشكيلات الفنية في القصيدة ، ذلبك أنبه لا ببد للشاعر من ثقافة ميثولوجية واسعة ، ورؤيبة شاقبة قبادرة عبلى سبر أغبوار الأسطورة ، وقراءة ما بين سطورها ، حتى يتمكن الشاعر من استكناه جوها ، وبالتالي توظيفها بشبكل سليم يضدم القصيدة ، وببرتقي بمستواها الفني .

والقارىء الذي يريد أن يلتم بمضمصون قصيدة وظلف طيها جاند أسطوري ، ينبغي له أن يكون ذا ثقافة وإخاطة با لأساطير الموظفة طلي الشعر ، حتى يتم التواصل بينه ، وبين الشاعر ، " لأن أي قصلور للدى

<sup>(</sup>١) د. انص داوود ؛ الأصطورة في الشعر العربي التديث ؛ ص : ١٩ .

القارىء طي استعضار خلك الأبعاد طي الأسطورة ، سيقلل من طهمه للنص الشعري الذي يقرؤه ، وربما لا يطهمه على الإطلاق"(١١) .

وهناك نصوص شعرية لا تعدو نظماءً للحدث الاصطوري ، هـي حـين أن هناك نصوصاءً تتعامل معه بوصفه بؤرة د لالة رمزية ، وشمة نصوص أخـرى اتخذت من الأسطورة قاعدة انطلاق نحو بناء اسطورة مضادة(٢) .

قالشعر الذي يتخذ من الأسطورة موضوعاً ينظمه ، لا يعد شعراً موظفاً لهذه الأسطورة ، بينما الشعر الذي يبعلها بؤرة د لالة رمزية تكثف الفكرة وتوسع ارتباطاتها ، أو يستخدمها لبناء أسطورة مضادة ، أو يعكس مفهوم الأسطورة حسبما يقتضيه السياق ، هو الشعر الذي يبدل على استيعاب صاحبه لمضمون الأسطورة التي يتعامل معها . أما أولئبك الذين يحاولون أن يزجوا ببعلض الأسلماء الأسلمورية داخل قصائدهم لمجرد أن يقال عنهم إنهم وظفوها ، فان خاواء القصيدة الفكرى ، وانقطاع ترابط وتلاحم الصور الفنية مع موضوع القميدة سيكشاف هذه الاستخدامات الزائفة .

وقد كان حاوي شاعرا ً له باع ﴿ طويل في توظيف الأسطورة ، وإن لم تزد هذه الأساطير عن أربح ؛ هي : عوليس (أوليسيس) ، وتموز وعشـتار (بعل وعشتروت) ، والعنقاء (طائر الفينيق) ، وبرومبثيوس .

تركزت هذه الاصاطير - بالدرجة الاولى - في المجموعـة الشـعرية الاولى، بينما اختفت تماماً في قمائد ما بعد "من جحبم الكوميديا".

وسنتناول الأساطير عند حاوي بحسب أولوية ورودها في الشعر ، لنشير - كما فعلنا ذلك سابقاءً - إلى النظ البياني اللذى سار فيله معجم الثاعر توسعاءً وانقباضاءً .

<sup>(</sup>۱) د. خالد سليمان ؛ انماط من الفموض طلي الشعر العلربي البر ؛ منشورات جامعة اليرموك؛ عمادة البحث العلمي والدراسات العليا؛ دون (ط) ؛ ۱۹۸۷ ؛ ص : ۳۲ . (۲) د. كمال أبو ديب ؛ في الشعرية ؛ ص : ۸۷ .

### - اسطورة (اوليس) :

أوليس (Ulysse) (1) من مشاهير أبطال الإطريق ، ومن أصل إلهى الخام في صباه برحلات عديدة ، واشترك في حبرب طبروادة ، وكان من أبطالها البارزين بعد انفمامه إلى الكتيبة اليونانية التي اختبات في النصان الغثبي ، ودخلت مدينة طروادة . وأثناء عودة (أوليس) إلى بلاده ، تعرض إلى أهوال ومخاطر كبرة عبلي مبدار عشبرين عامياء في البحار ، أبيد خلالها جميع رجاله ، ثم عاد في النهاية إلى زوجتيه (بنيلوبة) ، وقصره في جزيرة (أيتاكة)(۲) .

والشاعر الإيطبالي الشبهير (دانتي) ، هيو الذي تغيل للبطل الإغريقي (أوليس) نهاية نبيلة ، فتصوره شيغا متقدما في السن ، استولت عليه رغبة عارمة في اكتساب المعرفة ؛ طاعد سفينته ، واتجده نحو المحيط المجهول ، وهناك جاءته موجة كبيرة أوقفت تقدمه ، ووضعت نهاية مؤلمة له . وكانت آخر كلماته لرهاقه الذين معه قبل أن يقدوم بآخر رحلة : "اعملوا على أن لا تعيشوا كالسائمة .. ولكن كي تكتسبوا المزيد من المعرفة "(۳) .

وقد تاثر حاوى بهذه الاسطورة من خيلال تصاورات (دانتي) لها ، وكان بروزها في قصيدة واحدة فقط ، هي "البحار واللدرويش" ، أوللي قصائد مجموعة "نهر الرماد" الشعرية .

التقت في القصيدة ثلاث شخصيات تدمل رغبة أصيلة في البحث عين الحقيقة والمعرفة التي بامكانها إنقاذ البشرية في عالمي الشرق والغرب ؛ وكانت هذه الشخصيات (اوليس ــــ البحار ـــ الشاعر) ،

<sup>(</sup>۱) هناك اسماء اخـرى لهـذه الشـخصية . هـى : عبوليس ، اوليسـيس ، اوديسيوس .

 <sup>(</sup>۲) مَعْجَمُ أَلَا سَاطير اليونانية والرومانية ، ترجمـة واعـداد : سهيل عثمان ، عبد الرزاق الاصطر ، مجلة الاداب الاجنبية ، عدد (۲)؛ تشرين الاول ۱۹۷۱م .

 <sup>(</sup>٣) المعرفية بالمجلد (١٥) بص: ٢٦١١ بشيركة إنماء للنشير والتسويق بدون (ط) ب ١٩٨٥م.

لكنها لم تجد سوى الطين هي العالمين ؛ وان اختلف شكله : خلني أمضي إلى ما لست أدري لن تغاويني المواني الناثيات بعضها طين محمى بعضها طين موات (۱)

لقد أراد الشاعر شي قصيدته هذه ، أن يعكس شـعوره بالعبثيـة في تلك الفترة من حياته ؛ فكانت صورة (أوليس) الباحث الفاشل ، المنكر كل إيمان, بأي شيء :

خلني للبحر ، للريح ، لموت ينشر الأكفان زرقاً للغريق ، مبحر ماتت بعينيه منارات الطريق مات ذاك الضوء في عينيه مات لا البطو لات تنجيه ، و لا ذل الصلاة (۲)

ونستطيع أن نعبد حياوي ناجمياء فيي توظيفه الأسطورة (أوليس) الممتزجة بتخييلات (دانتي) ، فالذي يبعث عن المعرفة والعقيقة ، لا بد له من مقابلة الصعاب والانخطار ؛ وكما فشيل (أوليس) في الوصول إلى ما يريد ، فشل الشاعر البحار أيضيا في الحيمول على هدفيه ، والتخلص من العبثية التي كان فارقاء فيها عندما كتب قميدته هذه .

### - اسطورة تموز وعشتار :

هي أشهر أساطير المعوت والانبعاث ، والنمب والنماء لدى الشعوب القديمة ؛ فقد ظهرت هي مصر الفرعونية باسم (إيزيس وأوزيريس) ، وفي بابل وآشور باسم (عشتار وتموز) ، وفي فينيقيا (عشـتروت وأدونيس) ، وعند الكنعانيين (عشـتروت وبعـل) ، وفـي بـسلاد اليونـان تحـت اسـم

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۸ ، ۱۹ ،

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ١٩ .

(اطرودیت وادونیس)(۱) .

ولو تاملنا الرقعة المكانية التي انتشرت فيها هذه الأساطير ، لوجدناها قد عرفت في منطقة متقاربة نوعا ً ما ، وذات خضارات الختبصت من بعضها بعضاءً ، وتبادلت المعبارف والفبرات ؛ لبذا فبإن تلبك الاساطير تلاقت فيما بينها كما يلي(٢) :

- ۱ إن الذكور (أوزيريس ، تموز ، بعضل ، أدونيس) يموتون ويستزلون إلى العالم السطلي .
- ۲ إن موتهم يتسبب طبي شال مظاهر النصب والعياة والتجدد فلى
   الطبيعة ، طيكون ذلك مدعاة الإقامة حزن جماعي بين الناس .
- ٣ إنهم يبعثون إلى المحياة ، إما عن طريق المتجسد في إحدى الظهاه.
   الطبيعية الحية ، وإما عن طريق عودة شخوصهم .

وظف حاوي اسطورة (تصور وعشتار) بشكل مكيف في المجموعات الشعرية المثلاث الأولى ، وبالتحديد مجموعة "نهر الرماد" ، وذلك في ست قصائد منها ، لكنها كانت في معظمها إشارات ، وومضات سريعة ، تخدم النص الشعري في رؤيته المتكاملة ؛ عبن ذليك قبول الشاعر في قصيدة "البحار والدرويش" عندما وصف الدرويش الفارق فيي تاملاته ، والقابع في الشرق الميت :

ظائب عن حسه لن يستطيق عظه لحق موسم الخسب العدوي لحي موسم الخسب العدوي لحي العروق والم تزرع بالزهو الأنيق عليده الرث العتيق (٣)

<sup>(</sup>۱) اتمن داوود ؛ الأسطورة هي الشعر العربي البديث ؛ ص : ۱۰۸ . (۷) خاضا عبيد الواجيد علين ، عضبتان وصاسحاة تصلون ، دار الشخون

<sup>(ُ</sup>٢) هَاضَلَ عَبَدُ الواحدَ عَلَي إِ عَصْبَارِ وَمَاسِاةً تَمَبُوزُ إِ دَارِ السَّوْونِ النَّاطَية العامـة إِ وَزَارَةَ النَّافَةَ وَا لاِ عَلَامَ إِ بِغَـدَادَ إِ طَا إِ ١٩٨٩ إِ صُ : ١٧٢ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ١٤ .



كما نلمح هي قصيدة "السجين" كلمات مثل : خسب ، بذار ، النقل ، والتي حاول خاوي من خلالها أن يبعلها تفاري السنجين بالطرار ملن الموت إلى النياة ، لكن الوقت كان قد هات(١) .

وفي قصيدة "حب وجلجلة" اكتفى الشاعر ببعل جيل المستقبل نتاج زواج عشتار وتموز ، فكانوا بذلك نسلا ً قويا ً قادرا ً على التحـدي ، والصمود في وجه التقليد والجمود(٢) .

وتظهر مثل هذه الإشارات الصريعة هي قصيدة "البسر" التـي ربمـا جعل الشاعر هيها نفسه شكـلاء من اشكال تموز(٣) .

أما القسيدتان اللتان برزت فيهما الأسطورة السابقة بشكل واضح، فهما "بعد العليد" ، و "عودة إلى سدوم" . هفي القصيدة الأولى التي مثلت ذروة تطاؤل الشاعر بالمستقبل القادم في عقد المخمسينيات ، جعل (عشتار) رمزا السلارض العربية ، التي على العرضم مما أسابها معن نكبات وانتكاسات ، بقيت تعن إلى النسب والحياة :

كيف ظلت شهوة الأرض

تدوي تحت اطباق الجليدا

شهوة للمشمس ، للغيث المغنى

للبذار الني ، للغلة في قبو ودن

لللإلم البعل ، شموز التصيد"

شهوة " خضراء تابي أن تبيد (١٤)

ومن البدهي أن تكون رؤية حياوي مشارقة طلبي تلبك الطلترة التلي تحدثنا عنها سابقاءً ؛ ومن هنا جاء توظيف الشاعر ناجحاءً ، وإن كلان قريباءً جداءً من الأحداث المحقيقية للأسطورة ، التي عادت لتظهار طلبي

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ۷۲ .

<sup>(</sup>٢) تنفسه و ص : ١٠٤ ، ١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ، ص : ١٣٥ ، ١٤٢ .

<sup>(</sup>٤) نطسه ۽ ص : ٩٤ .



نهاية القصيدة على شكل صلاة لـ (تموز) و (بغل) ، كبي يعصود المفلمب والنماء لللأرش العربية(١١) .

اما هي قصيدة "عودة إلى سدوم" ، هقد استمرت (عشتار) ترميز لللأرض العربية الراهضة للخضوع ، والطناء ، والاستسلام ؛ لأن لها بعلا ً سيعيد ضغ الحياة هي عروقها ، ويفرج منها نسللاً عنيدا ً لا يبيد ، خاصة بعد ان يطنى دعاة التخلف والجمود والتقليد :

لن تموت الأرض إن متم•

 $^{\circ}$ لها بعل $^{\mathrm{H}}$  إلهي آديم

طالما حنت إليه عبر ليل العقم ..

أنشى والهو"

غضها البعل ورواها

فغصت بالرجال الآلهه (۲)

ننتقل بعد ذلك إلى مجموعة "الناي والريح" فيي نهاية قصيدة "وجوه السندباد" ذات الرؤية التفاؤلية ، التي عبر عنها الشاعر باستخدام اسطورة (تموز وعشتار) من خلال العلاقات التالية :

الشاعر للموز

ساحبته حصصت عشتار

مولودهما لللياة (٣)

اما في قصيدة "السندباد في رحلته الثامنة" ؛ فقد ظهـرت لـلالـه (بعل) مورتان : الأولى جعل فيها كاهن هيكل (بعل) جزءا ً من المحاضي المحتجبر(؛) ، الذي أراد (السندباد) ؛ لانعتاق عنه ، كي يـرود آفـاق المحتقبل ؛ بينما نبد حاوي في الصورة الثانية يتحول إلى (بعل) كما تحول في الماضي إلى (تموز) ، وذلك عندما تجـرد مـن عـوالق وشـوائب

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ۹۸ .

<sup>(</sup>۲) <del>نفسه</del> ؛ ص : ۱۲۳ . (۳)

<sup>(</sup>٣) نفسه ، ص : ۲۲۳ ، ۲۲۶ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ي ص : ٢٣١ .

ماضيه ، واخذ يحلق في رؤيا الغد العشرق لللأمة العربية آنذاك : تحتل عيني مروج " ، مدخنات " وإله " بعضه بعل " خصيب " بعضه جبار فحم ٍ ونار (١١)

وقد يظن القارى، أن الشاعر قد وقع هي تناقفي صريح بين صحورتين لشخصية واحدة هي قصيحة واحدة ؛ والمتامل للصحورتين يجد أنهما متوافقتان تماما ، لأن البزء المعتجر اللذي أراد الشاعر التغلم منه لم يكن (بعل) وإنما كان الكاهن العميل هي هيكل (بعل) ؛ الكاهن الذي كان بعمل على تربية الشر ، ويحاول أن يكتشف سر الغصب والحياة في العذارى كي يتمكن من قتلم ، وبالتالي قتيل محاولة النهوض العربية ؛ فشخصية (بعل) بقيت في الحالتين رمزا ً للخصب والنماء ، بعيدا ً عن محيطها المهتلى، بالغش والفساد والموت والدمار .

وفى محموعة "بيادر الجوع" الختصر توظيف هذه الاسطورة على قصيدة "لعازر ١٩٩٢" من خلال تمكن (العازر) من تحبويل الخبصب إلىي أضراس حراد تأكل كل مظاهر الحياة (٢) ، بعد أن حاولت زوجته أن تغريه بكسل الوسائل كى يخصبها ، لكنها فشلت معه ، كما فشلت مصع (المسليح) بان قبل :

حسرة الائنثى تشهت فى السرير \* مهدت صهوة نهديها تهاوت زورقا \* يلهث فى شط الهجير \* خلف بعل لا يجير \* - - - - - - - - كان عبر السام المحموم يمتد المقبع \*

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۲۹۲ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ، ص : ٣٣٥ ، ٣٣٦ .

ميتا علطته هي الدار تنيناء صريع (١)

وقد أبدع حاوي هي صنع عبلاقات مترابطـة بيـن رمـوز الأسـطورة ، ورموز قصيدته ، برزت كما يلي :

زوجة العازر حجب عشتار حجب الأرض العربية : التي ماتت بموت اهلها، وتآمر من تبقوا عليها.

(العازر) ـــ (تموز) الحالخد ـــ الإنسان الوطني : الذي انظلب على امتحه وارضحه ، المتحد عميلاً فصاصبح عميلاً بعلي بضخ دماره فحي عروق شعبه .

وتعود هذه الانسطورة وتظهر في قصيصدة "الرعد المجريع" ؛ تلبك المقصيدة التي كتبت قبيل حرب تشرين عام ١٩٧٣ ، والتي استطاع الشاعر من خلالها أن يعطينا بعض استشرافاته لمستقبل العرب الذي نفض عند عتمة الياس والانهزام . وكان توظيف الاسطورة في صورة جمعت بيبن الرفيقة (عشتار) والرعد القادم العازم عملي النهبوض بالاملة ، كبي ينتج الاثنان سوية خصباء يعوض يباب السنين الغابرة :

کنت لی لیل ِ

التشهي والنفار"

أرتمي جنب رطيقي

طیب الطلب ، طریر ا

حسداء يغطو ويسحو ، يتلوى

في الصرير•

ويعانى ما تعانى الأرضُّ

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٣٤٧ ، ٣٤٧ .

```
زهوا موجعا
ينمو مع الزرع النضير (١١)
```

وتتختفي الأسطورة بعد ذلك لنراها من جديد هي لخميدة "شجرة المدر" من مجموعة "من جحيم الكوميديا" عندما تمكنت (شجرة اللدر) من قتل (أيبك) ، ثم أخذت بالنواح عليه كانها (عشار) المنكوبية بحبيبها (تموز) بعد ان قتله خنزیر م بری (۲) :

يا صبايا التي شيعن معي

خير الضحايا

یا صبایا

خلف الراحل ذكراً لن يزول"

سوف يحييه إله " يتعالى

وهمول تتوالي

يلتقي هي رحم الأرق القصول"

بطلا عضا يصول

سوف تحييه القصول (٣)

وهنا تتوقف أسطورة الخصب والنصاء عن الظهور ، وتختفي كلياً من قصائد خاوي بعد ان وظفها اخيراء في صورة ضعيفة ، فعشـتار الأصليـة لم تقتل (ثموز) ، وإنما سعت لإعادته للحياة ، اما (شجرة الدر) فقد قامت بقتل (ایبك) شم اخذت تتمنى عودته . ولو كان ذلك یخدم الصلورة الطنية الكلية للقصيدة ، لقلنا أن للشاعر حقاً في تشكيل أحداث ا لأسطورة كما يريله ، إ لا انها جاءت حشبوا ً الهار بتناسبق الصلور الجزئية مع الكلية في القصيدة ، وكان الأجدر بالشاعر أن ينسب هـذه اللوحة ، وهذا الندب إلى زوجة (أيبك) الأصليحة ، لأنها هي التي فجعت بوفاة زوجها ، وليست (شجرة المدر) التي تخلصت منه .

<sup>(</sup>۱) الرعد البريح ؛ ص : ۸۱ ، ۸۲ . (۲) طمول ؛ المجلد الثامن ؛ العددان ۱ ، ۲ ؛ مايو ۱۹۸۹ ؛ ص : ۳۱ .

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٤٩ ، ١٥٠ .

### - اسطورة العنقاء (طائر الطينيق) :

العنقاء اسم لطائر خراهي عرف عند المصدريين القدماء ، وقيدل بانه عندما يبلغ ، ه عام من عمره ، يحرق نفسه ، شم يبرز من رماده عنقاء أخرى(١) ؛ ويرى آخرون أنه طائر ياتي مدن بللاد الهند إلى لبنان ، وهي اليوم الثاني يخطق بجناحيه هيحترق بطعل امتزاج العنبر الذي جمعه باشعة الشمس ، وهي اليوم التالي تظهير دودة متوليدة مدن رماده ، ثم ينبعث مجددا ً ليعود ثانية إلى الهند هيعيش هناك خمسين عاما ً ، يعود بعدها إلى لبنان ؛ وهكذا دواليك(٢) .

مما سبق يتبين لنا أن أسطورة (طائر الفينيق) تعبر عن الانبعاث من الموت ، وتجدد المحياة بعد كل اندثار ، فهلي الخلود إن صلح أن نظلق عليها كذلك .

انتشرت هذه الاصطورة هي مجموعتين شـعرتين فقـط . همـا : "نهـر الرماد" ، و "الرعد البريح" ، عـلى شبكل ومضـات خاطفـة ، وإشـارات بعضها سريع مفطى ، وبعضها واضح المعالم .

كانت أولى القصائد التي ظهرت فيها هذه الأسطورة ، القصيدة المحادية عشرة من مجموعة "نهر الرماد" ، وهي قصيدة "بعد الحليد" في البخزء الآول منها "عصر البليد" ، عندما وضعنا الشاعر فلي صلورة قاتمة جليدية ، عكست الواقع العلربي فلي عقلد الآربعدنيات ، عقلد الهلزائم والانكسارات ، والظلروف السياسية والعسكرية الصعبلة ، والانكسارات ، والطلوف السياسية والعسكرية المعللة النهوض من الاجداث ، والانبعاث من الرماد :

<sup>(</sup>۱) الموسوعة العربية العيسرة؛ دار نهضة لبنان ؛ بيروت ؛ دون (ط)؛ ۱۲۶۷هـ – ۱۹۸۷م ؛ المجلد الثاني ؛ ص : ۱۲۶۱ .

<sup>(</sup>۲) سقد الدين كليب ؛ الأسطورة في الشقر المعاصر في سورية ؛ رسالة ماجستير ؛ إشراف : د. عمر الدقاق ؛ جامعة حبلب ؛ كليـة الآداب والعلوم الإنصانية ؛ قصم اللغة العربية ؛ ١٤٠٣هـ – ١٩٨٣م ؛ ص :

عبثا كنا نهز الموت نبكي ، نتحدى ، حبنا الخوى من الموت والقوى جمرنا الغض المندى والقوى جمرنا الغض المندى حبثا نغتمب الشهوة حرى حبثا نغتمب الشهوة حرى حدد حدد حدد من انقاضنا نسل حدبد عير أن الحب لم ينبت من اللحم القديد من الموتى الحزاني(١)

وقد الهطررت لللاستشهاد بهذا النص الطويل ، لأن الشاعر طي البزء الثاني من القصيدة نطسها "بعد البليد" ، عاد وأكاد أن الحياة الا يمكن أن تعود لللأرض العربية التي حاول عصر البليد أن ينهيها، إلا بنار العنقاء الحارقة ، التي ستذيب طبقات الثليج المتراكمة على صدور الشعب العربي ، الذي عليه أن يتحمل حرها كي يعيث من جديد :

إن يكن ، رباه ً ،
لا يحيي العروق الميتينا
ظير نار ِ تلد العنقاء ، نار ُ
تتغذى من رماد العوت فينا ،
في القرار ُ ،
فلنعان من جحيم النار ِ

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ۹۱ ، ۹۲ ، ۹۳ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ۽ ص : ٩٥ ، ٩٦ .

إنه تحمل المشاق والسعاب من أجمل إحمادة البيلت العلربي إلى الحياة والأملل والوجلود ، اللذي اعتقلد بله الشاعر بعلد أحمداث الخمسينيات هي عالمنا العربي من هذا القرن .

واستمرت هذه الأسطورة بالتفاعل ، لنراها هي قصيدة "حب وجلبلة" عندما ثبه الشاعر عودته من الغربة القاتلة إلى وطنه ، واهله وصغار حيه ، بانبعاث العنقاء من رمادها ؛ فهو العنقاء ، وعودته نهوضها من جديد :

وهٰی قلبی دخان<sup>س</sup> واشتعال

بی حضین موجع" ، نار" تدوی

في جليد الأرض في العرق المواتُّ (١)

ويتكلر تقملس الشاعر لرملز (العنقلاء) هي قصيدة "علودة إلى مدوم"(٣) ، إلا أنه استخدم النار هنا ليظهر نفسه من ادران العلاني ومظاهره المتخلفة ، وأشار هي موضع آخر إلى أن الذين يموتلون بنار الانبعاث هم جمادات الماضي المندثرة (٣) .

اما هي قصيدة "البسر" ، فقد كان يبحث عن الوسليلة التلي شعيد انبعاث الأنبيال العربية القادرة على حمل الأعباء وتحمل الصعاب : إين من يطني ويحيى ويعيد،

يتولى خلق طرخ النصر

من نصل العبيد (1)

بعد ذلك تسقط إيحاءات هذه الأسطورة تمامياً من وعلى الشاعر لتعود من جنديد طبي مجموعتت الرابعية "الرعبد الجنريج" على شبكل

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۰۱ ، ۱۰۳ .

<sup>(</sup>٢) تقصه ب ص : ١٣٠ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ۽ ص : ١٢٢ .

<sup>(</sup>٤) تنفسه ۽ ص : ١٣٦ .

إشارات(۱) تشير إلى وميض أملي بعودة البطل المخلم ، إلى أن يبدأ التصريح بجزئيات أسطورة (طائر الطينيق) حينما يعبود الرعبد نسراء ملتهباء لا يموت(۲) ، وتسطه أمه بالجمرة النابضة طلي رجمها (۳) ، ويكون دمه :

دمه النار التي تحيي عروقاً يبست فيها الخطايا(٤)

شم تتغلغل المصورة هي أعماق حاوي ، هتصبح الأرض العربيـة طائر العنقاء وحريقها و لادة لها من جديد (٠) ، والبطل المفامر الرعـد لا يكون مخلصاء إلا إذا شرب الجمر ، وعاش كجمرة مشتعلة متوهدة :

طبع المغامر يرتوي من جمرة.

ويظل طول العمر جمرة \* (٦)

ونلحظ أن الشاعر التزم با لإطار العام لأسطورة (العنقباء) إلى درجة حولت عنده النار ومشتقاتها ، إلى عنصر إيبابي لابد منه كمرحلة أولى ، سيتبعها بالفرورة انبعاث من الماوت ، وتطهر من الذنوب ومتحجرات الماضي .

### - اسطورة بروميثيوس:

(برومیثیوس) تعنی النبی ، وهو المارد الذی انقصد الإنسمان مصن الطوفان عندما علمه سناعة السفینة ، فغضب علیه (زیوس) کبیر آلها الیونان ، وعاقبه بالسلب فی جبال القوقاز ، وسلط علیه نسرا ینهش کبده ، وکلما نما من جدید عاد لینهشه ؛ وبقی قرونا علی هذه الحال،

<sup>(</sup>١) الرعد الجريح ؛ ص : ٤٩ ، ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) نشسه ب ص : ٥٧ ، ٨٥ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ب ص : ٨٥ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ب ص : ٨٦.

<sup>(</sup>۵) نفسه ی ص : ۱۱۹ ، ۱۲۰

<sup>(</sup>٦) نشسه ، ص : ١٠٢ .

1000 500

إلى أن جاء هرقل وخلصه مما هو فيه (١) .

لكن القصة التى اعتماد عليها حاوى طلى بناء صورتا الطنياة الوحيدة المرتبطة بهذه الأسطورة ، ثلك التي تقلول ان (بروميثيلوس) قام بإهداء الإنسان النار المقدسة ، طفضت عليه (زيوس) اللذى اعتاد معاقبة إعدائه بالصواعق ، ورماه على جبال القوقاز ينهشه النسر كما مر معنا (۲) .

ظهرت هذه الأسطورة في قصيدة "عودة إلى سدوم" من مجموعـة "نهـر النصاد" ، وهيها أعلن الشاعر أنه (بروميثيـوس) الـذي أحـضر النصار التي ستطهره، وتمكنه من إحياء (سدوم) الغارقة في الجمود والرذبلة، متحدياً في ذلك الجبال التي كان مصلوبـاً عليهـا ، ومعرضـاً نفسـه لصواعق (زيوس) الحارقة :

عدت في عيني طوفان من البرق. ومن رعد الجبال الشاهقة عدت بالنار التي من أجلها عرضت صدري للصاعقة (٣)

ونستطيع من خللال الصورة السابقة ان نبرز شبيكة العلاقات القائمة بين أحداث الأسبطورة ، وبيان الطكرة التى اراد حاوي ان يوصلها ، كما يلي :

بروميثيوس ــــ الشاعر اللذي قلرر أن يتحدى والخعلم بكل معطياته المسلبية، وردود قعله الخطرة تجاه من يحاول تغييره، قي سبيل تخليص أرضه وأمته مما هي قيه .

<sup>(</sup>۱) مجلة الأداب الأجنبية ؛ عدد (۱) ؛ تموز ۱۹۷۷ ؛ اتحاد الكتباب العرب بدمشق ؛ ص : ۱۲۹ .

 <sup>(</sup>۲) درینی خشبة باساطیر الحب والجمال عند الیونان ، دار التنویر؛
 بیروت ، ط۱ ، ۱۹۸۳ ، ص : ۳۳ ، ۳۵ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١١٩ .

النـــار ـــار الحياة البديدة ، ووسيلة التطهـر الأكيـدة محن جمود الماضي .

الصاعقة (سلاح زيوس الرئيس) ..... رمز المخاطر وا لاهوال التي قلد يتعرض لها الشاعر بعد ان اتخذ طريق التغيير والتجديد، في عالم اعتاد على السكون والتقليد .

وبهذه الصورة الطنية نكون قد تحدثنا عن الأساطير التي وظفها حاوى في قمائده ؛ إلا أنه بقي لنا أن نشير إلى أن الشاعر قام بمزج بعض الرموز المدينية النصرانية برموز أسطورية في أكثر من موضع (١) ، كي يعطي الصورة هيبة أعظم ، ووقعا ً أكتبر فلى النفس ؛ لكلن هذه الظاهرة لم تبرز إلا في مجموعته الأولى "نهلر الرملا" ؛ ملن ذللك قوله في قصيدة "الجسر" متحديا ً عمر الجليد ، وبومة الإحباط :

وكفاني !ن لي عيد الحصاد" ،

يا معاد الثلج لن أخشاك

لى خمر" وجمر" للمعاد" (٢)

فقد قام حاوى بربط اسطورة (عشتار وتموز) ، وقصدة جعرار المصاء المتي حولها (المصيح) إلى جرار خمر، واسطورة (العنقاء) بعضها ببعض، ليجعل عودة الحياة والتجديد أمراء لا يمكن الوقوف بوجهه .

\* \* \*

مما سبق ، يتبين لنا أن معجم حاوي الأسطوري لم يتسم با لاتساع والاختزان ، وإنما بقيت في قصائده ظاهرة التاثر السريع بما يقرأ ؛ فهو يوظف ببراعة ما يمر به مصن مطالعات ، سعرعان مصا يسقطها مصن

<sup>.</sup>  $127 \cdot 121 \cdot 100 \cdot 97 \cdot 89 \cdot 90 \cdot 121 \cdot 121 \cdot 121 \cdot 121$ 

<sup>. 127 :</sup> or ; amai (Y)

ذاكرته ، لتحل محلها رموز جديدة ؛ كما هعل هي اسطورتي (اوليس) و (بروميثيوس) اللتين لم توظفا ! لا مرة واحدة ؛ كما نلحظ أن التركيز الهائل لهذه الاساطير كان هي مجموعته الشعرية الاوليي ، بينما نجدها لخد تقهقرت كما ونوعا ً هي مجموعاته الشعرية الاخرى ، وهخذا أمر الم يكن هي الصالح الهنيي ؛ هالشاعر يجب أن يضتزن ثقافته ويراكمها ، ويسهرها على مر السنين ، لا أن تكون ثقافته مرحلية ، كل مرحلة تاكل ما قبلها من المراحل بما احتوته من سور هنية إبداعية هي التعبير .

إلا أن حاوي يبقلى شاعرا ً متمكنا ً فلى تعاملته ملع الرملز الأسطوري ، فقد جعل منها ، وملن "د لا لاتها وأجوائها جلزءا ً ملن نفسيته ، وفيضا ً من تنفسه ، وإحساسه ، ووعيه بالمحياة ... فهو يكاد أن يرى الحياة المعاشرة من خلالها "(١) .

# ثانيا : التراث الأدبي :

تاثر حاوي في بعض قصائده ببزئيات من الأدبين العربي والغربي ، فدراسته في البامعية الأمريكيية ببيروت ، شم التحاقبه ببامعية (كمبريدج) ببريطانيا ، إضافة لحبه للمطالعة والدراسة البحيث ، كسل ذلك أتاح له الانفتاح على كشير من الفنون المشعرية والنثريية المختلفة ، ظهر جزء منها في قصائده ، خاصة في مجموعاته الشعرية الثلاث الأولى .

وسنقسم تاثره با لأداب إلىي قسىمين : التصائر بالتراث الأدبيي العربي ، والتاثر بالتراث الأدبي الفربي؛ الذي سنتناوله في البدء، لأنه ظهر منذ أول قصيدة لحاوي .

<sup>(</sup>١) د. انص داوود ؛ الأسطورة هي الشعر العربي الصحديث ؛ ص : ٢٤٤ – ٢٠٥

#### - التاثر بالتراث الأدبي الغربي :

كانت الصورة الشعرية الاولى التي استعدت مادتها من أسول أدبية، لوحة (الدرويش) هي قصيدة "البحار والدرويش" ؛ فقد اعتمد الشاعر هي تشكيل صورته على قصة "تاييس" للكاتب (أناتول هـرانس) الـذي تحدث فيها عن راهب هندي قرر أن يغرس جسمه هي التراب مدى الحياة ، ويظل صامتاء ، وأن يطلق العنان لروحه كـي تـرود آهـاق الوجبود ، وتكشـف حقائق الكون الغفية ؛ وهي أثناء ذلك التجم جسد البراهب بـا لارش ، وطال شعره واختلط مع الاعشاب والنباتات(۱) . وبهذا الـوصف السابق للراهب الهندي ندرك أن شخصية (الدرويش) التي أبحر الشاعر إليهـا ، متعملاء كل صنوف الاخطار والمهالك من أجل الحصول عـلى المعرفـة ، ترتد في تكوينها إلى صورة ذلك الراهب :

حول درویش عتیق•

شرشت رجعلاه هي الوحل وبات ا

ساكناً ، يمتص ما تنضحه الأرض الموات ،

هي مطاوي جلده ينمو طفيلي النبات :

طحلب شاخ على الدهر ولبالابِّ صفيق ٢١.

إنه الشرق الغارق في تاملاته ، القابع في مكانبه ، يحبكم على الأشياء من موقعه ، وينقدها ويبين عيوبها ، دون أن يقدم دليللاً على كلامه ، أو بديلاءً لما رفضه ، لأنه يعتقد في قرارة نفسه ، أن المعرفة البشرية والإلهية قد جمعت ، ثم صبت في أعماقه :

ظابيع\* هي مطرحي من الف الفي

لمابع المي ضفة "الكنج" العريق ا

طرقات الأرض مهما تتناءى

عند بابي تنتهي کل طريق (۳)

<sup>(</sup>١) د. اثمن داوود ؛ الأسطورة هي الشعر النديث ؛ ص : ٢٦٦ .

<sup>(</sup>۲) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۱۳ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١٤ ، ١٥ .

وهذا المحفهوم لرمز (الدرويش) ، جعل الشاعر هي قصيدة "عودة إلى سدوم" يرفض أن يكون على شاكلة (الـدرويش) هنني تعاملـه منع والخعـه ومحيطه :

لست بوذیا ً بعبی

أطعم الطحلب والمظمل شراييتي ولللبي (١)

وهذه المصورة تاكيد لإنكار الشاعر على فلسخة الشرق التزامها موقف الوصف دون تعليل او تخليل او تغيير ؛ مما افزع حاوي كثيراء في قصيدة "عند البصارة" عندما تنبأ الجني الذي يسكنها ، بأن الشاعر بعد سفره من (بيروت) إلى (كعبريدج) سيتحول إلى ما يشبه (الدرويش) :

ترید أن تعرف ماذا في طدر تكون؟ :

وجها طريبا :

ناسكاءً على ضفاف "كام" "

شروشه تصدا في غربته ِ ،

---------

صمته ليل# ، سواد خجري

حليقة من صد إ الحديد (٢)

ويمكننا القول بان لوحة (الصدرويش) وابعادها ومضامينها عنصد الشاعر ، من المرموز الأدبية النادرة التي واسلمت تفاعلها فلي نفس الشاعر في شلاث قصائد مختلفة ، ضمن مجموعتين شعريتين متتاليتين .

ومن الشعراء الغربيين الذين تأثر بهام حاوي (ت. س. إلياوت) ، الذي اهتم به ، وباصلوبه ، وصوره الطنية ، معظم شعرائنا المحدثين، من رواد الشعر الدر ؛ أمّا فيما يتعلق بشاعرنا ، فقد ظهر فلي بعلض قصائده صور ادبية تأثرت بشكل واضح بصور وجدت عند (إليوت) في أشهر

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل خاوی ؛ ص : ۱۲۲ ،

<sup>(</sup>٢) تطسه ۽ ص : ١٥٤ ، ١٥٥ .

قصائده "ا لأرض اليباب" ؛ إذ ورد طيها : وعظام م طوح بها هي قبو صغير جاف وخطيف تخشخشها أقدام الجرذان وحدها ، من سنة إلى أخرى(١)

لقد بنى حاوي في قصيدة "السجين" صورة شبيهة بهذا المقطع ، عندما جعل الطئران تعبث وتلعب بعظامه بعد أن فات الأوان على خروجه من سبن الموت إلى حرية الحياة :

كان قبل اليوم يغري العطوا أو يغري الطرارا

ظبل أن تنجل أشلاء السجين ومقاء السجين ومقاء المعتربة والمعتربة وا

أما حديث الشاعر عن لندن وضبابها الملوث وجسرها ، فقد وجدت له صـور ممايهة عـدة عنـد (اليـوت) فـي قصيدتـه "ا لأرض اليبـاب" و "بروفرك"(٣) ؛ من ذلك قوله :

مدينة " زائفة في الضباب البني لفجر. شتائي تدفق حشد " على جسر لندن ، حشد " ظفير (1)

وتقابلت هذه الصورة مع قول حاوى في قميدة "المجوس في أوروبا"، حيث تحدث عن مدن الغرب المادية الزائفة ، التي أضاع فيها المجـوس النجم الذي كان سيرشدهم إلى مغارة (المسبح) :

<sup>(</sup>۱) يوسف سامى اليوسط ؛ ت. س. اليلوت ؛ منارات للنشار ؛ عمان ؛ الأردن ؛ ط۱ ؛ ۱۹۸۲ ؛ ص : ۱۰۶ .

<sup>(</sup>۲) دیوان ځلیل حاوي؛ ص : ۷۳ ، ۷۴ .

<sup>(</sup>۳) يوسف سامي اليوسف ۽ ت. س. اليوت ۽ ص : ٤٠ ، ١٠٤ ، ١٠٥ ، ١١٤ .

<sup>(</sup>٤) نشسه ۽ ص : ٩٨ .

```
من هذه الرصوم والمسموم والم والمسموم والمسموم والمسموم والمسموم والمسموم والمسموم والمسموم و
```

وهناك مقتطفات من أقوال لأدباء وفللاسطة غربيين ، مهد بها حاوى طريق بعض قصائده ، لكن هذه المقدمات لـم تدخل فـي تشكيل الصحور الطنية داخل القميدة ، إنما كانت لتحوضيح الإطار العام لتلك القصائد ؛ وهي : "دعوى قديمـة"(٢) ، و "الناي والحريح فـي صومعـة كعبريدج"(٣) ، و "فباب وبروق"(٤) ، و "قطار المحطة"(٥) .

### - المتاثر بالتراث الأدبي العربي :

تكاد تكون سور حاوي المستمدة من تراثنا العربي الآوى اندماحا ، واندخاما واندخاما في السورة الكلية ، على السرغم مسن قلتها ؛ فقد ادخل ظاهرة الحب العذري(٣) كزاوية رؤيا ظير مثمرة عند العرب في قصيدته "عودة إلى سدوم" و "لعازر ١٩٦٢" ، واقتبس رحلة الجاهلي على جلمل قوي صبور إلى بدويته السمراء، رمز الحياة البريئة والرؤى المشرقة، وذلك في قصيدته "الناي والريح في صومعة كمبريدج" ؛ فقال :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۳۳ ، ۲۳۴ .

<sup>(</sup>٢) تفسه ۽ ص : ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١٩٧ .

<sup>(</sup>٤) الرعد الجريح ۽ ص : ١٩ .

<sup>(</sup>۵) من جحيم الكوميديا ۽ ص : ۵ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١١٩ ، ٣٥٣ .

وأورد هي سورة أخرى كره أبي العبلاء للنساء ، كلوحة مصن لوجيات الماضي العتيق هي قصيدة "السندباد هي رحلته الثامنية"(٢) ؛ وبـرز تاثر حاوي بالمعري هي بيته الشهير :

خفف الوطء ما أظن أديم الأرض إلا من هذه الأحساد (٣) وذلك في القصيدة ذاتها عندما قال :

خففوا الوطء

على أعصابنا يا عابرين ا

نحن ما متنا ، تعبنا

من ضبابدٍ وسخړ ،

رحم الأ<sup>ب</sup>رض و لا الجو اللعين ً خفطوا الوطء

على أعصابنا يا عابرين (١)

كما استعار حاوى حادثة الشاعر العباسي (ديك البن)(•) الذي قبل جاريته القريبة إلى قلبه ، لأنه شك بانها خانته مع عبد ٍ لـه ، كـي

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ۱۷٦ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ، ص : ۲۳۲ .

 <sup>(</sup>٣) آثار أبي العبلاء المعرى ، شرح سقط الزند، إشراف: د. طه حسين، تحقيق: معطفي السقا ، وعبد الرحيم محمود ، وعبد السلام هارون، وإبراهيم الأبياري ، حامد عبد المجيد ، السفر الثاني - القسيم الثالث ، الدار القومية للطباعة والنشر ، القاهرة ، دون (ط) ، ١٣٦٦هـ - ١٩٤٤م ، ص : ٩٧٤ .

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٢١٨ ، ٢١٩ .

<sup>(ُ</sup>هُ) دیک آلبن : عبد السلام بن رغبان ، من شعراء الدولـة العباسـیة من سـکان حـمع ، وکـان شباعرا ٔ ماجنـا ً . انظـر : ابـو الطـرج الا مطهاني ؛ کتاب الا ظاني ؛ مؤسسة جمال ؛ وطی المصیطبـة ؛ دون (ط ، ت) ؛ البزء الرابع عشر ؛ ص : ١٧ .

يدعم قضية غيرة الذكر العمياء(١) التي ذكر طيها ما كسان طلي (عمرس الدم).

واستلهم قول (ذي الرمة) :

بكفي والغربان في الدار وقع(٢) اخط وامحو الخطاشم اعيده وذلك في قصيدة "الكهف" ، التي عبر فيها عن ذروة إحساسـه بالعجز أحام الزمن البامد المتوقف :

ماذا سوی کههم پجوع ، هم پبور ا

ويد مجوفة تخط وتمسح

النفط المجوط طي طتور"؟

هذى العقارب لا تدور ً

رباه كيف تمط أرجلها الدقائق

كيف تجمد ، تستحيل إلى عصور"!(٣)

أما في قصيدة "رسالة الفقران من سالح إلىي شملود" ، فقلد جلعل حاوي من نطسه شخصية تشبه النبي (سالح) عليه السلام ، لكنه هنا رضي عن قومه شملود بعلد خلرب تشارين ١٩٧٣(٤) ، وكلان الشاعر فلي هلذه /لمقارنة مستندا ً على بيت المتنبي :

وهناك أبيات شعرية ، وأمثال عربية (٦) قلدم بهنا شاعرنا لتعلق قصائده ، كما طعل طي توظيفه للتراث ا لأدبي الغربي ، ولن نعرض لها ، لاً في الله الله الما دور فني داخل القصيدة ، إنما دورها كان توضيحياً للفكرة العامة للقصيدة .

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۳۴

<sup>(</sup>٢) ديوان ذي الرمة ً؛ عيلان بن عقبة الدوي ؛ حققته وقدم لته : د. عبد القدوس أبو سالح مطبقة طربين ؛ دَمثق ؛ دون (ط) ؛ ١٣٩٢هـ – ١٣٩٧م ؛ البزء الثاني ؛ ص : ٧٢١ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٤) الرعد الجريح ؛ ص : ٩١ . (۵) ديوان المتنبي؛ المؤسسة العربية؛ بيروت ؛ دون (ط،ت) ؛ ص :٢٢ .

<sup>(ُ</sup>٣) ديوًانَ خليل حاّوي ؛ ص : ٢٩ ، ١٩٧ . مَنْ حَصَيمَ الكوميديَا ؛ ص :

من خلال استعرافنا السابق للمؤثرات الأدبيبة فيي شعر حاوي ، نلحظ استمرار ظاهرة التصوظيف المرحلي لبزئيبات لا تبرز إلا مصرة واحدة ، أو ثلاث مرات ؛ وأسباب ذلك تعود لما ذكرناه في حديثنا عن الاساطير وتوظيفها ؛ لكن صور حاوى لسم تقال جودتهما الفنيبة عما سبقها، فانسجامها واتصاقها مع الرؤية العامة لما يريد الشاعر أن يقوله واضح ؛ وربما كان مخزون الثقافة الكبير عنده ، ومعرفته كيف يتعامل معه ، هو الذي جعل صوره الفنية ذات مشارب ثقافية متعددة .

# ثالثا : التراث التاريني :

اعتماد حاوي على التراث التاريخي كان قليلاً جداً ، ولم يحيدث أن تكبررت صورتان تاريخيتان فيي اكبثر مين قصييدة إلا لفظية (المغول)(١) التي رمز بها في قصيدتين إلى القوة الغاشيمة المدميرة التي تجدب الغصب .

واستخدام حاوي لللأحداث التاريخية كان هي صور جزئية ، ولبس في صور كلية ، ما عدا قصة (شجرة الدر) التي تولت الصحكم بعد (العلك السالح) آخر السلاطين الأيوبيين ، وتزوجت (ايبك) القائد العملوكي، ثم قتلته لأنه قرر أن يتزوج عليها فتاة اخبري(٢) ؛ وقد كان هذا التوظيف الكلي في قصيدة "شجرة الدر"(٣) التي صور الشاعر من خلالها لبنان العمزق آنذاك ، والعلاقات التي أصبحت قائمة بين أهله ، من غدر وقتل ونفاق وتنكيل ، تعاما كما فعلت (شجرة الدر) مع زوجها (ايبك) .

خلافاً لما صبق ، فقد أورد الشاعر ومضات تاريخية سريعة ، كمـا

 <sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ س : ۲۳۹ ، الرعد البدريح ؛ س : ۹۵ .
 (۲) تفاصيل لخصة السلطان (ايبك) مع الصبية البدوية ، وطليرة (شلبرة

الدر) منها ، وقتلها لزوجها (ایبك) هیی العمام موجبودة هیی : سیرة الملك الظاهر ؛ المكتبة الثقاهیة ؛ بیروت ؛ دون (ط،ت) ؛ ص : ۱۹۱–۱۹۳ ، وهی سیرة شعبیة ولیست تاریخیة صحیحة .

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميدياً ؛ صَ : ١١٧ .

طعل هي قصيدة "السخدباد هلي رحلته الثامنة"، عندما علد بعلق اللوحات والرسوم التي أراد (السندباد - الشاعر) التخلص منها ، حتى يصل إلى درجة من التطهر تعكنه من الختمام عالم البرؤى البكر ، كلي يقوى على استثراف المستقبل :

بلوت ذاك الرواق

وكنت طيه والصحاب العتاق

- - - - - - - - - - -

نرهه اللؤم ، نحلي طعمه بالنطاق

بجرعة ٍ من "عصل الخليطة""

"وقهوة البشير"\*\*

أظلف الشفاه بالترير (١)

أما آخر إشاراته التاريخية ، فكان في قصيصدة "قطبع اللسان" ، حين انكر على (الخارجي) رمز الثورة على المسلتبدين ، وضعله لسليفه جانباء ، وتوقفه عن مقارعة الظالمين ، وببعله لمبادئله العظيملة ، بعد أن كان الثائر المتمرد على اللثام والخونة ، وأشكال الاستغلال والتسلط الجائر :

خلع الرمح سنانه ً

بین کشی خارجی

قطع القلس لسانه° (۲)

<sup>(\*)</sup> لم أستطع النصول على مسدر المعلومة المتعلقة بالعسال المساموم الذي كان يقدمه أحد من الخلفاء للتخلص من خصومه .

<sup>(\*\*)</sup> هو الأمير بشير قاسم عصر الكبير الشهابي (١٧٦٠ - ١٨٥٠)م به تولى الحكم بلبنان أكثر من مرة ، ولم يستقل بالو لاية حتى اباد جميع اعدائه ومقاوميه . انظر : خير الدين الزركلي ب الأعلام به دار العلم للمحلايين ببيروت ب ط٦ ب ١٩٨٤ ب المحلد الثاني ب ص: ٧٥ . وكان هذا الأمير يقتل خصومه بقهوة مسمومة يقدمها لهم . انظر : مذكرات رستم باز بتحقيق : هاؤاد الهرام البستاني بمنشورات الجامعة اللبنانية ببيروت بدون (ط) ب ١٩٥٥ ب ص : ١٦ منشورات الجامعة اللبنانية ببيروت بدون (ط) م ١٩٥٥ ب ص : ١٦ هي الحاشية .

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۲۳۹ .

<sup>(</sup>٢) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٦٣ .

# رابعاً : التراث الشعبي النرافي :

يقترب القصصص الشحبني فحجي العديلد ملن أحداثت إللي الحكابات الغراطية ، التي في الغالب تنبثق عنها ، وتتفرع منها ، كما يقلترب القصص الشعبي الغرافي من الأساطير أحياناً ، إلا أن الفحرق الحذي يبعدهما عن بعضهما يكمن في الغاية التلي انشليء لها كلل منهما إ فا لاسطورة وجدت لتفسير وتعليل ظواهر كونية تحيط با لانسان(١) ، إما الخراطة الشعبية فيقصد بها التسلية .

وقد استمد خاوي كشيراء ملن مصادر صلوره ملن اللتراث الشلعبلي المخرافي ، في لوحات متداخلة ببعضها ، جعلت من الصعب علينا اطلراد كل من هذه الرموز تحلت عنصاوين خاصحة بهنا ؛ للذا سنتناولها حسلب أولويتها في الظهور مع ربطها ببعضها إذا أمكن ، وتتبع تكراراتها ، ومراحل نموها إن تكررت .

وأول ما يطالعنا من المخرافيات ، فكبرة (الفيول) ، إذ "ينفيرد الغول بأهمية كبيرة في الوجدان الشعبي العربي .. وقلد ياخذ صلورة التللاعب با لإنسان وإخضاعه لنجالة من النهزء والسخربة والذعر"(٢) .

وقمد وردت لفظة (الغول) عند حاوي في أحد عشر موضعاء ، بلد لا لات متنوعة مختلفة ؛ ففي قصيدة "البحار والدرويش" كانت رمزا ً للحضارة الغربية (٣) التي تظن نفسها شيئا ً لخويا ً عظيما ً ، مع أنها كانت فيي نظر (الدرويش) مولودا ولدت معه نهايته :

ذلك الغول المعانى

ما أراه طمير طفل.

من مواليد الثواني

<sup>(</sup>١) سلعد الدين كليب ؛ الأسطورة هي الشعر المعاصر هي سلورية ؛ ص :

<sup>(</sup>٢) علي الخليلي ؛ الغول مدخصل إلىي الخراطية العربية ؛ منشجورات الرواد ۽ الگذي ۽ طُآ ۽ ١٩٨٢ ۽  $\tilde{w}$  :  $\tilde{v}$  . (٣) ديوان خليل حاوي ۽  $\tilde{w}$  .

ويدا مطاء من اعسابه تنسل الكفانا كان (١)

أما هى قصيدة "عودة إلى سدوم" فقصد جعلمه و (التنيبن) رميزاً للمستغلين المستبدين ، الذين يقتتلبون عملى الختسام خبيرات الأملة العربية ، بينما تكون ضحايا الختتالهم هذا مصن البسلطاء المظلبومين الضعاف(٢) .

كما ظهر (الغول) في قميدة "السندباد في رحلته المثامنة"(٣) فسي معرض البحديث عن رحلات (السندباد) والتي سنتحدث عنها فيما بعد ؛ إلا أن الشاعر في أحد المواضع من القصيبدة السابقة قبرن (الغبول) بالعملاء الخونة البذين طالمنا هاجمهم باشتعاره ومواقفته ، وقضح ممارساتهم ؛ وذلك في قوله :

وطالما ثرت ، جلدت الغول ً

وا لأختاب لمي أرضي

بصقت السم والسباب (١)

وهذا اعطى (الغول) بعداء اعمق من كونه جزئية فيي لوحـة الإحـدى رحـلات (الصندباد) ، فقد اسبغ عليه د لالة حولتـه الـي رمـز للظلـم والشر المقترن بالخيانة وعدم الولاء .

ورمن (الفول) أيضاء بعد أن ارتبط بإيجاءات (المارد) إلى الرعب والنوف ، والإحساس بالعجز والانهزام أمام واقع العرب السيء ، وذلك في قصيدتي "المنام"(\*) ، و "لعازر ١٩٦٢" :

انبت الصفر ودعنا نحتمي

بالصفر من حمي الدوار"

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ب ص : ۱۷ .

<sup>(</sup>۲) نشسه ؛ ص : ۱۲۸ ، ۱۲۸ .

<sup>(</sup>٣) نشسه بص: ۲۲۸ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰

<sup>(</sup>٤) تنفسه ب ص : ۲۹۰ ، ۲۹۱ .

<sup>(</sup>۵) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٨٦ .

ستمر اللحظة عمرا" سرمديا" جمد الموج الذي يبسقنا في جوف غول" إن تكن رب الفسول" (١)

وأخيرا ً ، طقد جعله حاوي رمزا ً للشر والعقد والغدر الذي انتشر بين الهراد شعب لبنان أثناء العصرب الأهليـة ، فـي قميدتـه "قطار المحطة"(٢) .

واستخدم الشاعر لطقة (الممارد) المستوحاة من قصم (الف ليلة وليلة) في شلاثة مواضع(٣) ، رمزت فيها إلى القوة العدمرة العميلة، التى تبدا صغيرة ثم تتنامى ، نذكر من هذه المصواضع قاول زوجة (العازر) وهي تصف الهيئة التي آل إليها زوجها بعد عودته من القبر: مارداء عاينته يطلع

من جيب السفير"

وأميراء يتاله (1)

كما استخدم حاوي شخصية (شهرزاد) التي ترمز هي شعرنا المعاصر "للمرأة العربية التي ما زالت تعيش اسيرة عصر الصريم ، تنتهبي آمالها عند تحقيق حياة مادية باذخة تغيض بالترف والدعة والنعول ، حتى وإن لم يتجاوز دورها هي هذه العياة كونها مجصرد جاريحة تباع وتشتري"(ه) ، وذلك عندما كان يصف ماضيه المنهار ، الذي عاد ليقضي عليه هي قصيدة "عودة إلى صدوم" :

كل امسي فيك يا نهر الرماد :

صلواتي سفر أيوب ، وحبي

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۳۱۸ ، ۳۱۹ .

<sup>(</sup>٢) مِنْ جَفِيمِ الْكومِيدَيا ؛ ص : ١٢ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ١٥٢ ، ٣١٨ ، ٣٥٢ .

<sup>(£)</sup> نفسه ؛ ص : ٣٥٢ .

ره) د. علي عشري زايد ؛ استدعاء الشخصيات التراثيبة فيي الشعر العربي المعاصر ؛ ص : ۲۰۲ ،

دمع ليلي ، خاتم " من شهرزاد" (۱)

أما هيما يتعلق باستعما لات كلمة (البن) ، فقد وردت لدى الشاعر هي سبعة عشر موضعاً ، بد لا لات متنوعة ، اهمها واكثرها تكراراً تلك التي جعلت (البن) رمزاً للبنون والهستيريا القريبة من الصـرع(٢) . بينما استخدمت هي مواضع أخرى كشيء مرعبي يحل هي البصارة ، ليخبرها عن أنباء المستقبل التي لم تبشر بالخير(٣) :

وحل شي البصارة البن

وأرغى همها ، ازرق'

وهي غيبوبة. ، جنون"

أبرق ضوء " وتجلت طرق الغيب (١)

كما رمز (البن) إلى كل شيء مرعب مخيف هي مواضع اخرى(\*) ، وإلى القوة التى القوة التى الله تنت سيطرة تلاميذ (المسيح) كي تساعدهم هي دهع الأخطار عنهم (٢) :

يا من حملت إلي طيب المن والصلوى

بسطت یدی علی جن

تحسد ما ارید (۷)

أما لفظة (التنين) ، فقد بينا اختلاط هذا الرمز الخراهي باصول مستمدة من المصادر الدينية النصرانية ، لكن هناك لوجة خراهية لرمز (التنين) لم تبرز إلا هي قصيدة "لعازر ١٩٦٢" ؛ فقيد جعليه الشاعر نسخة للعائد من الميوت (العازر) ، تقتات عبلي الفتيات العيداري

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۱۹ .

<sup>(ُ</sup>٢) نَقْسَهُ ؛ صُ : ٣٤٪ ، ١٠١ ، ١٨٩ ، ٢٠٠ ، ٣٤٨ ، ٣٤٨ . مــن جحــيم الكوميديا ؛ ص : ٢٩ ، ١٢٥ ، ١٥٤ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٥٢ ، ١٥٣ ، ١٦٥ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ب ص : ١٥٣ ، ١٥٤ .

<sup>(ُ</sup>ه) ديوان خُلْيل حاوي ۽ ص : ٣٣٠ . من جحيم الکوميديا ۽ ص : ٦٤ .

<sup>(</sup>١) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٢٨٢ ، ٢٨٤ ، ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٧) نفسه ب ص : ۲۸٤ .

السخيرات اللواتي كن يقدمن قرابين له ، دون أن يتمكن (الخصضر)(١) من التسدي لبه والقضاء عليبه ، بعبد أن كان قاوة تقهار الفازاة والمعتدين الأشرار في قصيدة "عودة إلى سدوم"(٢) ، طقال الشاعر على لسان زوجة (العازر) :

"حلوة \* جرت إلى التنيان ، جرت ، دمغت \* "للموت وانهارت تعانيه انتظار \* (٣)

وقال في موضع آخر على لسان الزوجة ايضا" : ميتا ً خلفته في الدار

تنينا ٔ صريع ا

يعمر اللذة من جسم, طرى

ويروي شهوة الموت وظله

ليحص يشتف سوى العهر

متى انحرت له الجناتة

في أعضاء طقلبة ( 4 )

اما آخر شخصية شعبية الخترنت بالخرافة ، فهى شخصية (السندباد)، التي اعتمد عليها حاوي في قصيدتيه "وجوه السندباد" و (السندباد في رحلته الثامنة" .و (السندباد) يرمز في شعرنا المعاصر إلىي البحار المغامر الذي يجابه المخاطر باستمرار ، دون أن يثنيه ذلـك عـن مواصلة الترحال والإبحار .

<sup>(</sup>۱) سمي الخفر بهذا الاسم لأنه جلس على حشيش أبيض فاذا هو يهاتز تحته أخفر . وهو صاحب موسى عليه السالم . انظر : ابان حجر العسقلاني ؛ الإصابة في تمييز الصحابة ؛ دار الكتاب العاربي ؛ بيروت ؛ دون (طات) ؛ المجلد الأول ؛ ص : ٢٦٨ ، ٢٦٩ . وقلد ذكرنا في الباب الأول من هذه الرسالة بعض التصاورات النرافية خوله . وهناك أصول أسطورية لقصة النفر مع التنين تعود إلى عهد الأساطير اليونيانية ، نذكر منها إنقاذ برسيس لأندرومياد ا ما براثن التنين البحري الذي كان ينوي التهامها . انظر : دريني نشبة ؛ أساطير الحب والجمال عند اليونان ؛ المجلد الأول ؛ ص :

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوی ؛ ص ۳۲۸ .

<sup>(</sup>٣) نطسه ي ص : ٣٢٨ ، ٣٢٩ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ۽ ص : ٣٤٧ .

وقد وظفه حاوي في "وجوه السندباد" ليظهر التدو لات التلى كلات تهدم ذات المغامر ، وتعيد تشكيلها من جديد (١) ، بعد أن غير الزمان وبدل في شكل (السندباد) وجوهره على مدار السلنين التلي قضاها فلي الغربة (٢) .

بينما قام (السندباد) في القصيدة الثانية برحلة ثامنة بعد رحلاته السبع الشهيرة الماضية (٣) ، والتي عرض حاوي ليعفها بشكل سريع (٤) ، لأنها كانت العبائق البرئيس بيان (السندباد) ورحلت الثامنة في عالم الذات إلى مناطق الرؤى البكر ، حيث لم يسل إنسان من قبل ؛ وقد وصل إليها (السندباد) بعد أن فقد كل ما جمعه من شروة وكنوز في رحلاته السابقة ، لكنه عاد هذه المرة بالبشارة ، وبنبوءة تحمل في طياتها الأمل بالغد المشرق :

رحلاتي السبع روايات<sup>4</sup> عن

الغول ، عن الشيطان والمغارة"

عن حيل ٍ تعيا لها المهارة' ،

ضيعت راض العال والتجارة ف

عدت إليكم شاعراً في فمه بشارة (١٠)

و لا ننسى أن نذكر أن الشياعر لهيد انتبيل شيخسية (السيندباد) ، وتقمصها أينما أوردها أو أشار إليها .

\* \* \*

وهكذا ، فقد كان حاوى في تعامله مصع الصتراث الشعبى الكبرافي عميقاً أكثر منه في التراثين الأدبي والتاريخي ، فالرمز هنا كان

<sup>(</sup>١) وليم الخازن ، ونبيه إليان ؛ كتب وأدباء ؛ ص : ٦٧ .

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۹۱

<sup>(</sup>٣) انْظَر ّرحلان ّ السَّدَبَاد : الفاليلة وليلة ؛ دار التوطيق ؛ بيروت؛ دون (ط،ت) ؛ البخزء الرابع ؛ ص : ١٠٠٦ - ١٠٢٨ .

<sup>(</sup>٤) دِيوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٢٨ ، ٢٢٩ . ٢٧٠ .

<sup>(</sup>۵) نفسه ب ص : ۲۷۰ ، ۲۷۱ .

يتكرر باشكال مختلفة ، ود لا لات متنوعة ، وإذا لم تتغير الد لالـة ، كانت تتوسع ، وتمتـد هـي أبعادهـا ؛ كمـا هـي رمـزى (السـندباد) و (الخضر) .

وربما وطق الشاعر هنا ، كما وطق فى توظيفته لللأساطير ، لقـرب هاتين المادتين الثقافيتين من بعضهما ، كما أشرنا .

ويبقى حاوي فى تعامله مع صوره الفنية بمختلف مشاربها ، شاعراً متمكناً من مادته ورؤيته الفنية ، خاصة فلي مجموعاته الشعرية الشيلاث الأولى ، ولست الومله إن اخلفق علداً ونوعباً فلي قصائده الأخيرة ، لأنه كان قد وصل إلى مرحلة الاستنزاف النفسى والفنى .

Text Stamp

الفصل الثالث مصادر البناء الفنّي المتصلة باللغة

## مدخل

يتحددً هجذا الفصل عن الطرق التي بنى حاوي بها صوره الفنيئة ، بعيداء عجن تحوظيف المصحادر الدينيئة والتراثيئة ، واستخدام رموز معيئنة – خاصّة أو غير خاصّة – في هذا المجال .

فكانت الصور التي جاءت هنا ، هي تلك النبي اعتمدت - بالدرجمة الاولى - على البناء الحديث للصورة الشعرية ، باشبكالها المختلفة والمتنوّعة ، مفافاً إليها العبور التبي وظيّف فيهما الشاعر بعمض مصطلحات علوم اللغة والنحو والبلاغة والعروض ، والعبور التبي ورد فيها الفاظ تستعمل - عادة - في لغتنا الدارجة المحكيكة .

ولم يكنن البيدف من وراء استقلال هذا الفصل ، سوى دقيّة النفامل مصع صبور حاوي المتعددة ، واشتراك بنبود الفصل فيي ابتعادها عن المصادر الأخرى التي ذُكِرت سابقاً ، واتصالها بكيفيّية التعامل مع اللغة والفاظها : مفتردة ومركبة ، اتصا لا ً مباشرا ً . وهنذه البنود هي :

- التشكيل اللفظي الحديث .
  - المشهد التصويري .
- توظيف المصطلحات اللغوية والنحوية والعروضيّة والللاغلة .
  - ازدواجيّة اللغة .

#### إ-التشكيل اللفظى الحديث :

وهو بناء صورة فنيّة من خلال إقاصة شبكة من العلاقبات بين الالفاظ ، تغتلف عمّا الفناه هي شعرنا العربي القبديم ؛ وإن كانت عنه الصور قانمة في معظمها على الاستعارة والتشبيه ، لكنّ الروابط فيما بينها تأتي مفاجئة ومُغْزِية لفنّية القصيدة ، و لابعاد التجربة الشعرلية .

إ خليل حاوي ) – كسائر رؤاد شعرضا المحديث – قطع شوطاً بعيداً
 في هذا النوع من التشكيل ، معابراً على تجرباة الإنسان العاربي
 المعامر ، بعلاقات معاصرة ، تنهلل من ملورد الحداثاة فلى النناء

الشعرى .

من الا'مثلة الكثيرة التي تزدهم بها مجموعـات حـاوي الشـعرية ، تصويره لهول الممخاطر المُميتة التي تعرّف لها بطل قصيـدة ﴿ البحبَـار والدرويش ٢٢ أثناء رحلته من الغرب إلى الشرق :

ومدى المجهول ينشقُّ عن المجهول

عن موت محيق ا

ينشر الاكهان زرقاء للغريق

وتمطَّت في فراغ الأطق أشداق كهوفر

لفَّها وهج الحريق (١)

فالمجهول ينشق ٌ عن مجلهول}وعلن ملوت يوشِلك أن يقلع ، خلعل ملن ا لأمواج العاتية الزرقاء اكفاناً ، بينما ارتسمت في ا لأفق القيارع أشداق كبيرة كالكهوف ، تلفُّها ألستة اللهيسب . ولتصوضيح العلاقات اکثر ؛ نقول :

مجهول ينشق عن مجهول يقابله الأهق الشارع

الموت المحيق للله الا كفان الزرق للها أشداق كهوف لفّها وهج التريق

إنسّها عملاقات تلتقي كلسّها في حضن الموت .

ونجد في قصيدة ﴿ السجين ﴾ صورة متصليدة للغبار ؛ فهلو ناكل ا لا جفسان ، شاركياءً العين بصلا حماية ، تتعبرُض لمختلف الثيواتب والاتربة ، فتفقد البصر :

قبل أن تمتمّني عتمة سجني

قبل أن يأكل جفني الغبار (٢)

ونلحظ - كذلك - صورة العثمة التي تمثديّ وتبلع من بداخلها .

وتتكبرّر صورة الغبار في قصيدة ﴿ وجوه السندباد ﴾ ، عندما تأكل الغبرة كلّ شيء هذه المرّة :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۱ (۲) نفسه ؛ ص : ۷۲ – ۷۶

تاكل الغبرة الشياء الحقيبه و تاكل الوجه الذي ختلسفته و د د د د د د د د د د د د د

ما له امس وذکری (۱)

فهذا تصوير للسام الذي كان يعلتري الشاعر عندما وَطَاَّتُ قدمته بريطانيا لأوَّل ملزَّة ؛ وليس - بالفرورة - أن يكلون الغبار حقيقة مجرَّدة ملموسة ، إنتما يمكلن أن يكلون اهلتراء نفسليا ً ، وشعورا ً داخليا ً بالنواء والوحدة ، وقد يكون الغبار خارجيا ً وداخليا ً .

ونطالع فى قصيدة ﴿عند البِصَّارة ﴾ صورة عجيبة للصمت (٢) ؛ فهو صاحب ضمير بنثق ؛ وكان ً هذا الضمير سوار يطوق حالسة الصمـت التــى كانت تلم ً بالشاعر ، حتى لا تنفلت من عقالها .

كمنا جنفل خناوي مصابيح الطبريق عيونا ً يعميها الفياب الكثيف المُوجِل ، ويتبيها عن الرؤية والإضاءة :

ضياب مُوحل يعمي مصابيح الطريق (٣)

وللشباب صور اخرى مشابهة عند حاوي ؛ فتارة نبصده رطباً يمصلاً الكفّ ويغلق البلق ويتغلغل في الأعصاب (٤) ، وتعارة نبده وسخاءً مهترىء الوجه متلوّناء يتمدّد في كلّ مكان ، ويلتفّ على كسلّ شحى، ، كما تتمدّد وتلتفّ الأفعى أو أذرعة الأخطبوط (٥) .

وهبي قصيحة ﴿ ألعبازر ١٩٦٢ ﴾ ، صوّر الشاعر جوع الزوجة البسسي بالمصحراء التي تنتظر هطول المطر لتدبّ فيها الحياة ، ويعود إليها الخصب، وفي اكثر من موضع ، نذكر منها ما جاء فلى تحدّيها (المسيح)، وفضح الحقيقة الصرعبة التي آل إليها زوجها :

سوف احكى

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۹۹ ، ۲۰۰

<sup>(</sup>۲) نفسه و در : ۱۵۹

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ۲۱۲

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ۲۱۷

<sup>(ُ</sup>ه) نفسه ؛ ص : ۲۱۸

```
وأُعرَّي جوع صحرائي وعاري (١)
```

كما بور حاوي استنكاف العصرب عمن استرجاع حقوقهم الصغتصبة ما اليهمود ، وتخاذلهم أمامهم ، بمن تنطفيء جبهته وكلّ ما يتعلّق بعزّته ومنعته ، في قصيدة (( الأم الحزينة )) :

الحباهُ انطفُأتُ وانطفأ السيفة

وأضواء البروج"

ليس في الأفق سوى دخضة فحم.ٍ

من مُحيط لخليج (٢)

إضافـة إلــى تصويبره المتغـاذلين مـن حكـّـام؛وأفبراد محـكومين بالمُخصيّين ، الذين باعوا قضيـّتهم؛وشعورهم بثمن بند :

يا من خُساكُ القلسُ

هل عوضئت بالشخم المرفئة.

عن حصاك المستباح° ؟ (٣)

وبرزت صور أخرى لحاوي عكست قدرته على إيجاد العبلاقبات الخفيسة بين الأشياء ؛ من ذلك تصويره للريح التي حولها الغلّ المنتشر بينن الناس إلى ريح عقيم لا فائدة منها ، فتحاول أن تنتقم من هذا الغلّ بأن تعلكه وتسحقه سحقاً ، علّها تأخذ بثارها منه :

تعورل الريح وتعوي

مستجيره •

تعلك الغلّ الذي

:طلقها ريحا ً مفيره **ا** 

-------

صحة

سمتمسها صمت الصخور (٤)

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۳۳۹

<sup>(</sup>٢) الرعد البريح ؛ ص : ١١

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١١٠ - ١١١

<sup>(ً</sup> ٤) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٥٣

فالريح أصبحبت ميحبة ابتلعها الصمت الساكن في الصفور ، ولذا انتقمت من الفلّ .

من خـلال استعرافنا لبعض الصور التي استخدم فيها الشاعر عنصر المفاجأة فـي تكوين الصورة ، نجد أنه كان يركسّز على الأثر النفسي للصورة على القارىء ، شأنه في ذلك شأن مفهوم الصورة الحديثة الاشي تعكيس أثر الأشياء فـي نفس الثباعر وليس وصفها إ وبالتبالي يمكن أن نقبول بأن هذه المصور الفنيسة في حقيقتها صور نفسيسة تختزل ما يكنته الشعور تجاه الهحيط العام .

#### 🥕 المشهد التصويري :

صدن الظواهر الفنيّة المنتشرة فيي شعر حاوى ، تلك المشاهد التصويرية المنبثّة في ثنايا قصائده ، ونعني بها رسم مشهد كامل التفاصيل والمللامح لحدث جلل ، أو شخصية معيّنية فيي وضع سا ، أو مكار من الأمكنة ، أو واقع مفروض على مجتمع .

- مشهد تصویبري لبصدث : من الأمثلة البارزة والدالية عليه ، مشهد شدمبير ( سدوم ) التبي رمسز بها إلى مدينة ( بيروت ) ؛ فقد تغيمّل الشاعر الحالية التي سبقت العظاب المدمّر على أهل ا سدوم ) ، شمّ صوّر التدمبير تصويبرا ً متحرّكها ً ، حبتى أتى على ما تنقّي من خطام ودمارةساد بعده السكون :

كان في الأفاق والأرض سكون • شم صاحت بومة ، هاجت خفافيش

دجا الا'فق اكفهر<sup>د</sup>ا

وُدُوَتْ جلجلة الرعد

فشقست سحباء حرى

:مطرت جمرا ً وكبريتا ً وملحا ً وسموم •

وجري السيل براكين الجحيم

أحرق القرية ، عرّاها

طوی القتلی ، ومرّا (۱)

فهذه اللوحة يمكن أن نقسمها إلى قسمين : الأول صوّر الهدوء قبل وقوع العدداب ، وذلك من خلال السكون التام الذي سبق الحادثة ، شم فياح البحوم - نذير الشؤم - وهيجان الخطاطيش التي ادركت بغريزتها أن " كارشة طبيعيتة مروّعة على وشك الحدوث ، شم " اكفهرار السماء وتكاشف الغيحوم الحمراء - نذير النار والدم - وصوت الرعد المدوّي الحدي أعلىن بداية التدمير . والقسم الثاني صوّر أمطار الجمر والكبريت والأملاح التي هطلت بغيزارة من هذه السحب ، وسيول البراكين المتدفقة التي جرفت وأحرقت كل "شيء فيي طريقها إلى أن عبرت المدينة المدينة على جميع مظاهر الحياة فيها .

وملن المشاهد التصويرية للدث ، مشهد صوّر فيه خاوي عودة الرسول ( ص ) إلى مكتلة منتصاراً في قصيلة (رسالة الغفلران ملن بالح إلى ثمود ﴾ (٢) .

- مشهد تصوياري لشخصية : كالمشهد الذي رصمه للدرويش القابع في مكانحه دون حجراك (٣) ؛ إذ من خصلال تصوياره الأبعاد شخصيات المُنتِنَة المتسخة الملتسخة الارض وا الاعشاب ، نبع حاوي في تنفيرنا من هذا البودي الذي مثلل العضارة الشرقية العتيقة القادمة عملي التناملاناتية والتفاعل مبع ركب العنارة الانسانية.

وموّر حاوي كذلك مشهد (لبمسّارة) حينما حال بها الجن فازرق فمها (٤) ، وشخصيسة (شاعر العصر) (٥) اللذى لا يابله إلا بالنفاق وتزويق شعاره فلي قصيدة ﴿ الرعد الجريع ﴾ ، وَرَسَمَ (شـجرة اللدر) وهلي تختال في إيوان القصر :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۸۱ – ۸۲

<sup>(</sup>٢) الرعد الجريح ؛ ص : ١٠٧

<sup>(</sup>٣) ديوًان خليل حاوي َ؛ ص: ١٣

<sup>(</sup>٤) نفسه؛ ص : ١٥٣ -

<sup>(</sup>٥) الرخم الجريح ؛ ص : ٦١ – ٦٢

تختال في در يشيع بريقئه ا

في بهجة الخزّ المرضّع بالترير،

تختال في الإيوان

عامرة وضامرة وعنيفه ف

تلهو وتمرح حين تعتصر الأبجير (١)

فقد وصف لنا لياسها الحريري المشعّ ، وجسدها الضامر ، وهيأتها التي تدلَّ على قوَّة شخصيَّتها ، وإن بَدَرَ منها لَهُو ومَرَح تتَّخذه وسيلة لتحقيق مآربها .

- مشلهد تمويري لمكلان : كتمويلر الشلاعر لنيم الفجر التي لا تثبت في مكان ، و لا يعيق انطللاقها نصبو المحربية شليء (٢) ، :و تصويله للكهف الذي هربت إليه الصبيّة السمراء من لعنة الناسك الموسوى :

أنسل للكهف المعلسق

فوق أمواج المفيق°

رمل" ، نفایات ، کیلاب"

مرفا خرب عتيق .

۳ – عجوز سجنونة

كانت بروق الليل تلعب

في زوايا الكهف تفرشه شرر ً

حميّي وبرد" ، عتمة ، لهب ، خد َ ر \* (٣)

فهذا المشلهد أعطانا مللامح عديدة للكهف المرعب الذي انزُوَتَّ فيه جنسياة الشاطىء بعد أن كانت تفسّاحة الوعر المخصيب ، فهو كهف في جرف صخري تمطدم بله الاحلواج ، مهجلور مليء بالقاذورات ، تقطنه الكللات الضاليَّة ، والصبروق فصي الليل تزيد من منظره المخيف ، فتارة يضيء وتارة تسودُه العتمة ، وتارة يصيب العبية السمراء حمضي وتارة بُرُدُّ ؛

<sup>(</sup>١) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٣٥

 <sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ش : ۲۹۳
 (۲) نفسه ؛ ش : ۲۰۳ – ۲۰۶

إنته كصهف لا يصلح لعيش البشر ، ومع ذلك ذهبت إليه ، لتتنول فيما بعد إلى عجوز شمطاء تنبش في المزابل .

من الأمثلة الأخبري المتعليّقية بالمشهد التصويري لمكان ، مشهد الجنسّية التي كنان يعيش فيهنا الفنارجي " - رجبل المبنادي، التي لا تتغير - قبل أن يبيع ما آمن به طوال حياته :

يجتني من جنسة ما يشتهيه ً

حيث لا تفزعهم

اظفار جنتي كريه ا

حيث لا تصرخ في عينيه

غصّات الفطام (١)

جنَّة يسودها الآمان والإنسانيَّة ، بعكس ما تحوُّل إليه لننان . - مشلهد تصويلري للواقع : كلئن يكلون هذا الواقع قد حصل في الماضي وانتهلي ، وذللك عندمنا تحدُّث حاوي عن ماضيه المتخلسّف،١٤لذي ليس فيه سوى (سخر ایتوب)، وقصص لا فائدة منها عن حبّ(لیلی)ومجنونها و(شهرزاد) و(شـهریار)(۲) ؛ أو أن یکـون واقعـاً کان ساندا ً فـی الماضي وما زال قائماً ؛ كالواقع الذي وصفه ( ألعازر ) للسيد ( المصيح ) ، عندما أراد أن يبرّر رفضته العصودة مصن جلديد إللى التيباة ؛ فهو لا يريد أن يعجود إلجي واقتع تسبود فيته سيطرة التقوي على الضعبف ، واجتياح الجهل والتخلصّف للعلم والتقدّم ، وانتشار الرعب والنوف والقتل :

لم يزل ما كانَ

برق فوق راسي يخلوّى أُفعُوان •

شارع تعبره الغولء

وقطعان الكهوف المعتمه والمعتمه

ماردش هشتم وجه الشمصر

عرّی زهوها عن جمحمه (۳)

<sup>(</sup>١) من جحيم الكوميديا ؛ ص: ٦٤ - ٦٥

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۱۹ (۲) نفسه ؛ ص : ۲۱۷ – ۲۱۸

طالمشهد التصويصري عند حاوي ، كان عبارة عن استطراد يبدأ فيه بتفصيصل ما يريد ، لخدمة القصيدة ، وزيادة تأثيرها النفسي والمفني في المتلقي .

٣ - المصطلحات اللغويّة والنحويّة والعروضيّة والبلاغيّة :

هذا التوظيف للمصطلبحات المذكلورة للم يبلداً إلا فلي مجلموعلة ((الرعد البريح )) ؛ أمّا ما سبقها من المجموعات الثلث ، فلم يرد فيها مصطلح واحد ؛ في حين ظهر مثل هلذا التلوظيف فلي ((ملن جمليم الكوميديا )) ، وبعض القصائد المتأخّرة .

وقـد ورد أول اسـتعمال لهـا فـي قصيدة ((ضباب وبروق )) ، وكانت المصطلحات فيها نحوية ، جاءت لتدلّ على زيف البهود المعلنة للنهوض با لامَحة العربيسّة :

فارس يمسح غصصّات البدراني

ويعري الشعل ً

من اسم وظرف وقناع (۱)

شيم وظ في قصيدة ( صحباح البيوهري ) (٢) اللغوي في قصيدة ( الرعبد البيريح ) (٣) ، لتصوير الظوّة الشرّيرة الشي تريد أن تطمس كل معالم الحضارة العربية ؛ وأهمتها لغتها .

وانتصرت المصطلحات اللغوية في الكلمات الثالبة : لفظ ، خروف ، معاني ؛ التي جاءت في صورة رسمت توحدها من أجل التعبير عن الرؤيا المصرفة البديدة لببهة الرعد السمراء القادمة :

وممضاته ألهبكت عيني

واجتاحت كياني

صهرت الفظاء ، خروفاء ، ومعاني (٤)

<sup>(</sup>۱) الرعد البجريح ؛ ص : ۳۲

<sup>(</sup>٢) أبلو نصار الله ماعيل بلن حمياد الجلوهري ؛ تاج اللغلة وصحاح العربية ؛ وهو معجم وكتاب لغة .

<sup>(</sup>٣) إلرغد الجريح ؛ ص: ٤٦

<sup>(</sup>٤) نُفتسه ۽ ص : ٧٨

ووردت كلمتا ( للظ ) و ( معاني ) أثناء حديث الشاعر عن أزمته مع العبارة التي ما عادت تسعفه (١) .

أمسّا المصطلحات البلاغية فجاءت فيي قصيبدة ((فبني بنيلاد الغربتيئن ﴾ تصوّر لغة ضابط التأشيرات المضطربـة ، الممزوجـة بلفـظ أعجميٌّ مع عربيٌّ، تئلقد المكان روحه القوميّة :

واكتوت أذنى

بغضيات البلاغه،

وصراع بين لفظ أعجمي عربي

في المحياغه (٢)

ومن المصطلحات النبلاغية الاخبري التبي استلفدمت ، مصطلب ( استعارة ) (٣) ، الذي جاء للتعبير عن تضخيم وتهاويل الأمال المتي يظنتها الناس حقيقة ، في حين أنّها تذهب بلمح البصر .

ووظتفت المصطلحات العروضية في موضع واحد ، عندما تحليُّث حاوى عن شاعر العصر ؛ فصور لنا تفاهته ، واهتمامـه بأمور لا قيمة لها ، مهملاً القضايا المصيريّة لا'مّته ، واهباءً نفسه لا'رباب السلطة ، الذين نزعوا الحقِّ من أصحابه :

شاعر العصر

. \_ \_ \_ \_ \_

يحتفي بالرصف والترصيع

في ( بيت ) خوى من ساكنـه ( ٤)

وسامكاننا ملاحظة دور التورية في لفيظ ( بيت ) ؛ فقيد جاءت بمعنى بيت الشعر ، لكنِّها حملت معنى الوطن العربي ، وبيت العرب . ٤ - ازدواجيتة اللغة :

ونعنلي بهنا شطعيم اللغة القصيحة ، بالقاظ من اللهجة المحكيثة

<sup>(</sup>١) د. إيليكا حصاوي ؛ خطيل حاوي فصي مختصارات من شعره ونثره ؛

<sup>(</sup>٢) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٣٦

<sup>(</sup>r) الرعد البجريح ۽ ص : ٤٩ (z) نفسه ۽ ص : ٦٢

الدارجة ؛ وهي إحدى مظاهر الحداثة الشعرية ؛ لكنتها يمكن أن تكون سلاحا ً ذا حدّين ؛ إذ بإمكانها أن تلقي بالصورة الطنيّة من حيث اللفظ والعلاقة في بحبر الركاكة والفحالة ، وبإمكانها أن تفيف للصورة قصوّة تأثير أكببر فصي الحماق المتلقّبي مصن كملل تقريبه إلى البوّ النفسي الممائد في القصيدة .

وهذه الظاهرة بارزة بشكل واضح عند حاوي هي المجموعيات الثلث الاولى ؛ ولعلّ السبب هلي ذلبك راجلع إللى قربله هلي شلبك الهلترة بن مرحلة قوله الزجل الشعبيّ .

يمكن تقسميم الأ<sup>ا</sup>لطاط العامي<sup>س</sup>ة الشي استخدمها حاوي إلى :ربعة أقسام :

- ۱ الفحاظ فصيدحة تستعمل فحي اللهبة الدارجـة بالصيغـة نفسبا . .....والمدلول نفسه .
- ٢ الفياظ فصيحية تستعمل في اللهجة الدارجة بالصيغة نفسها . ولكن بمدلول مختلف .
- الفاظ أصولها فصيحاة دخلها بعض التحوير في المبنى في اللهجة
   الدارجة .
  - ﴿ ٤ ﴾ الفاظ عاميّة ليس لها أصول فصيحة .
- ۱ الفاظ فصیحة تستعمل في اللهجة الدارجة بالمصیغة نفسها والمدلون نفسته ; وهبي : مبطّ ، یتمطّبی ، مطرح ، یرش ، خلتی ، مد ، مد علك ، الشطّ ، فری ، داخ ، بنتی .

فقد وردت ( مصطّ ) - بمعنى مدّ (١) - في شلاث قصائد ، إحداها تكرّرت فيها شلاث مرّات في صيغة واحدة ، في قصيدة ﴿ الكهف ﴾ : وعرفئت كيف تمطّ أرجلها الدقائق ً

کیف تجمد تستحیل الی عمور (۲)

أمنا القصيدتان اللتان وردت فيهما لفظتا ( مطَّ ) و ( يمطُّ ) ،

<sup>(</sup>١) لسان العرب ؛ البذر : مطط

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۷۹ ، ۲۸۱ ، ۲۸۸

ههما : ﴿ردعـوى قديمـة ﴾ (۱) و ﴿ رسـالة الففـران مــن صـالح إلى ثمود ﴾ (۲) .

واللفظـة الثانيـة ( يتمطّعـي ) من ذات الجذر السابق والمعنى ، وجاءت في سبعة مواضع ؛ وقد أكسب حاوي المعنى الأصلي لها ( يتمدّد ) إيحاءات ومعاني أخرى برزت من خلال السياق العام للقصيدة ، ولصورها الفنّية الجزئيّة .

من هذه الإيحاءات ، التمدُّد باسترخاء وبطء وتدرُّج (٣) ؛ مثل قول الشاعر :

وأنا في الكهف محموم ضرير ً

يتمطئى الموت في أعضائه

عضوا ً فعضوا ً ويموت (٤)

ووردت لدى الشاعر صيفـة ( تمطيّـت ) ، لتعطـي إيـداء با لاتساع الكبير ؛ في قوله :

وتمطَّت في فراغ الأُفق أشداق كهوف، (٥)

فالشحدق يوحبي بصالكبر ، فكيف إذا كبان شدق كهف آخذ بالتمدّد والاتماع ؛ وكبان الكهبوف تتثاءب ، فتمدّد أشداقها إلى أقصى اتساع لها .

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳٤

<sup>(</sup>٢) الرعد الجريح ؛ ص : ٩٩

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حَاوي ؛ ص : ٦٨ ، ٦١٩ . الرعبد البريسج ؛ ص : ٧٣ . د. إيليّا حاوي ؛ خليال حاوي هي مختارات من شاعره وناثره ؛ ص:١١٥

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٦٨

<sup>(</sup>ه) نفسه یاص: ۱۱

كما وردت صيفـة ( تتمطَّى ) لتعطي إيناء ( يتمطَّى ) مرة (١) ، وفي مرة اخرى اوحت بتسارع التمدُّد لا ببطئه : كيف كانت تتمطَّي الأوقرُ

تبری تحت اقدامی الدروب (۲)

وبإمكاننيا أن تلحظ دور السياق ، والبوِّ النفسي العام للقصيدة في تبيان الإيحاءات .

اميا لفظة ( مطرح ) بمعنى اسم مكان او مسكن او مجلس (٣) ، فقد وردت اثنتيي عشرة مرة ، ست منها بغير إضافة (٤) ، وست حاءت مضافة لفصائر متصلة مختلفة (٥) ؛ كما وردت صيغة الجمع ( مطارح ) في موضع واخت باهو :

وعرفته

جفوة مطرح يعلو المطارح° (٦)

ونستطيع القلول بلأن خلاوي استفاد ملن هلذه اللفظة في كثير من المواضع ، لإعطاء إيماء جديد للمعنى بالثبات والالتماق المتين بالمكان (٧) ؛ كقوله :

قابع في مطرحي من الف الف (٨)

iو **قوله :** 

أمن في مطرح لا يعتريه

ما اعشری وجهی (۹)

كمـا جـاءت كلحـة ( مطرح ) في قصيدة (( النصّار والدرويش )) تحمل

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل خاوی ؛ ص :

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ٣٣٧

<sup>(ْ</sup>٣) المعجمُ الوسيط ؛ البخدر : طرح (٤) ديلوان خليل خاوي ؛ ص : ١٢ ، ٨١ ، ٨٢ ، ١٣٤ . د. إيليا حاوي ؛ خلیل حاوي في مختارات من شعره ونثره ؛ ص : ١١٦

<sup>(</sup>٥) ديـَوَان خبليل حبـَاويُ ؛ ص : ١٤ ، ١٦ ، ١٧ ، ٨١ ، ٢٦٧ . الرعب البريح ؛ ص : ٥٣

ا حصاوي ؛ خبليل حصاوي فصصي مختصارات مصن شعره ونكره ؛ (٦) د. إيلم

<sup>(</sup>٧) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٨١ ، ٨٣ ، ١٢٤ . الرحم البريح ؛ ص : ٥٣

 $<sup>(\</sup>Lambda)$  دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۶ ، ۱۷

<sup>(</sup>٩) نفسه ، ص : ١٩٣

إيناء ً بالشبيء المطروح الكرية المنفسّر المهمل ، عندما وسف الشرق الذي خطّ فية البحسّار بعد رخلته المضنية (١) .

إلا أنه في بعض الأحيان ، لم تكن هذه اللفظة سوى كلمة دارجة، يمكن استبدالها بلفظة ( مكان ) ، دون أن يتغيّسر تأثير العملة الشعرية على القارىء ؛ وقد وردت هكذا في شلاثة مواضع (٢) ؛ نذكر منها :

ختلسفت مطرحها طعم رماد (٣)

شيم َ نائي إليي لفظية ( يرش ) بمعنى نَعَيْضَ (٤) ، التي جاءت في موضع واحد في قصيدة ( العازر ١٩٦٢ ) على لسان الزوجة :

وادري کيف يزهو مبسّت

يزهو يرثّ الفحك الممزهر (٥)

فيى تريب أن تصبور الزهبو والانبساط الذي يصيب زوجها النيّ الميّبت ، حينمنا يبرى أشار شعذيبه على ضحاياه ؛ وكأنّه يرشّ ضحكه رشاءً لكثرة خبوره وسروره وتلذّه بهذه المشاهد الدمويّة .

نصالفظة (خلبي) باشكالها السبة التي استخدمت عشر مرات ؛ فقد جاءت الإيجاءات النفسيية المقترنة بها كثبيرة ومتمليزة ؛ من ذلك قول حاوى في قصيدة ((المحروح السود )) عندما ترك باحستات تعدد :

خلئيتها تروح (٦)

وكانسه يريب أن يقول بأن قلبه خلا من حبسها ؛ ونلفظ التشابه الكبير في صبوت اللفظتين ( خلسي ) و ( خلا ) على الرغم من اختلاف المعنى . وأعتقب أن عالم البلاوعي في أعماق الشاعر ، هو الذي قذف

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۲

<sup>(</sup>۲) نفسه و ص : ۱۹ ، ۸۱ ، ۲۹۷

<sup>(</sup>٣) نفسه ۽ ص : ٨١

<sup>(ُ</sup>هُ) المعلمُ بطرس البستاني ؛ محيط المحيط ؛ مكتبة لبنان ؛ بيروت ؛ دون (ط) ؛ ١٩٧٧ ؛ البدر : رشش

<sup>(</sup>۵) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۳٤٩ (۲) نفسه ؛ ص : ۵۷ ، ۵۹

لفظة ( خلييتها ) إلى عالم وعيه ؛ لأن معنى خروج ساحبته ملن قلبله وعقله ، لم يكن واضحاءً في وعيه ، وإنسّما تجلسّي في لاوعيه .

ونجد ذات الإيحاء والعللاقة بين عالمي الوعي والللاوعي في قوله: سلخئت ذاك الرواق

خلتيته مأوي للصحاب العتاق (١)

وهبي صبورة جباءت فلي (< السندباد في رحلته الثامنة ))، وعبيرت على تخليمي الشاعر عن ماضيه ليتطهمر ؛ وكأنمه في هذا السياق يقول : أخليئت نفسي من الرواق ؛ فالتشابه الصوتى في اللفظ كبير أيضا ً بين ( خلسّی ) و ( أخلی ) .

كما نبت إيناء أخبر قاثماء عبلي التشابه المموثي في قفندة (﴿ السجين ﴾ :

بعد ان رثعت عظامي من سنين ً

هل أخلسَيها ، أخلسَيها وأمضي (٢)

وكانسته يقصول : هل اتخلسي عنها . فدو وضع كلمة ( اتسركها ) ٠ لما أعطلت الإيماء النفسي بالتخلّي عن عظامه .. ونلحظ التشابه بين ( اخلتی ) و ( اتخلتی ) .

والصورة نفسها نجدها في ((السندباد في رحلته الثامنة » : خلتيئت للغير كنوز الأرض (٣)

فالمعنى الخلقيّ لها : شكلّيت للغير عن كنوز الأرق ؛ مقابلين بين لفظتي ( خَمَلَّيتُ ) و ( تخلصينْتُ ) . لأنسّه ترك هذه الكنوز بمحض إرادته وعن طيب خاطر .

ونجد إيحاء ملن نلوع أخلر تدخلسّل فيه الللاوعي ، في ﴿ النفسّار والدرويش ﴾:

خليني ! ماتت بعيني ّ

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۳۹

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ۲۰۵ (٣) نفسه ؛ ص : ۲۰۶

```
منارات الطريق و السلام السلام
```

خليني للبحر ، للريح ، لموت (١)

فالشاعر هنا لا يطلب منن (الدرويش)أن يتركه فقط ، إنسّما يريد منت أن يُطْلِقُن بوكان لسبان حالبه يقبول : أخبل سبيلي وأطُلِقْني من عالمك ؛ فلفظتنا ( خَبل ) و ( أخبل ) متشابهتان في الصوت ، مختلفتان في المعنى ؛ والمبراد هبو إخبلاء السببيل ، لكنته بماء بميغة . خليني ) . ولو أن الشاعر استخدم ( اتركني ) عوضاء عنها ، لفقدت المصورة تأثيرهنا في نفس القارىء من خلال الايحاءات المضعددة للفقد ( خليني ) .

إلا أنّ هذه اللفظة جاءت في مكان واحد ، لا تتمل ايّة إيناءات أو دور في بناء الصورة ؛ في قول هاوي :

خلته يحمي على البيدر

غلات الحصاد (٢)

إذ بإمكاننا أن نستندلها بــ ( اتركه ) أو ( دعه ) ؛ و لا أحد لها مبرّراً هنا سوى كثرة الاستعمال ، واستقامة الوزن الشعرى .

ناتي – بعلد ذلك – إلى لفظة ( مصّ ) بمعنى رشف على مهل (٣) ،

التي استخدمها حاوي شلاث مرات في جملتين شعريتيئن ؛ الأولى قوله :

تلك التي يبست على ∤سمي

ومصّ دماءها شبخي (٤)

والثانية :

من طبنة الائتبية المعتمه"

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۸ ، ۱۹

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۳۲۹

<sup>(</sup>٣) ليان العرب ؛ البدر : مصم

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ١٧٢

تلك التي مصّت سيول الدمع ِ ،

مصستت ربواتي

من طحين اللحم والعظام٬ (١)

طا لاستخدامان جاءا للإيحاء بهذا الابتلاع التدريبي المتواصل ، الله الله به شبح الشاعر لتلك التي كانت تنتظر عودته من الغربة ، وقامت به الالابية المعتمة - صورة للماضي المتحبّر المظلم - لسيول الدمع التي كانت تتدفّق من عيون المقهورين والمظلومين ، و لابساد المسحوقين .

ولـو أبدلنا لفظة ( معن ) في المثاليثن السابقيثن بالطاظ مثل ( رشف ) أو ( شرب ) ، لما أعطى ذلك التأثيرات المطلوبة المتماشية صعع جـو القصيـدة النفسـي ، أو زاد فنيّة الصورة في هذا المقام ؛ لائن الامتصاص يتـم بتمهـل وقـوة ِ شفط تصاتي عـلى كـل المادّة الممصوصة ؛ فـي حـين أن الإيحاء بـذلك ليس متوفّدرا أفـي الرشف أو الشرب .

اميا لفظاة (غُلُكُ) بمعنى لاكُ الشابي، ومفغله ملع تدريكسه في الفم (٢) ، فقد ظهرت في شعر حاوي لأول مرة في مجموعاة ((الناي والربح »، واستمرت في الظهور بعد ذلك في سنائر مجموعات، الأخبري عدا ((الرعد الجربح »).

وكال الماواضيع التي جاءت فيها لفظاة ( علك ) باشتقاقاتها المختلفة ، لم تخرج في معناها عن المعنى الععجمي لها وإيناءاته ، إلا من خلال ربطها بعدد من البالات التي كشاف عنها السياق ؛ فرابيطنت وحشيسة الانتقام ؛ في قول الشاعر :

تُعُولُ الريح وتَعُوي

مستجيره ا

تعلِكُ الغِلِّ الذي

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۹۶

<sup>(</sup>٢) لصان العرب ؛ الجذر : علك

أطلقها ريحاء مفيره (١) وُرْبِطُت بالسحق والفتك والسّهر (٢) ؛ كسّوله ؛ عليّني اللي خلاصاء من قطيع يتفاني حول جيفه ا

غلته يعلنك أكباد الضحايا (٣)

وَرْبِطُت كذلك با لألم والعذاب (٤) .

كما قامت بتبيان عملاقة ظاهريّة بين شيئين ، في قوله : كيف انطوى السقف انطوى البدارا

كالنفرقة المبتلسة العتبقه

وكالشتراع المرتمي

على بنار العثمة السحيقيّه،

خفّ الرياح السود يعطيه

وموج أسود يعليككه (٥)

فالموج الأسبود - مبوج الرهبية والبرعب والمبوت - عُلَيكُ الشراع المصرتمي ، وجعلته كالنوقصة العتيقة ؛ أي جعلته متكسّرا ً متموجاءً ؛ فصالصورة الفنيِّة هنا تبيِّن شكلي الصقف والجدار بعد أن انطويا ، وتشبّههما بالكرقة المبتلبّة القديمة ، أو بالمشراع الذي علكه الموج والاكه ، فجعله مشموجاً مدعوكاً .

أمتنا لفظية ( الشبطّ ) التني تعنبي جنبانب النهبر والنوادي والسنام (٦) ۽ فقد استعملها حياوي فيي ميوضع لتشبيه نهايية فندي ا لائنثى بشطيّ خليج ، في قوله :

دنیاه ٔ کید ٔ امراة لم تغتسل

<sup>(</sup>١) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٣٥

<sup>(</sup>٢) ديَّوان خليلَ حياوي ؛ ص : ٣١٨ ، ٣٢٠ . مين جبيم الكوميدييا ؛

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٢٩

<sup>(3)</sup> ديوان خُليل حَاوَي ۽ صُ :  $\dot{\gamma}$   $\dot{\gamma}$  ،  $\dot{\gamma}$  ،  $\dot{\gamma}$  (3) ديوان خُليل حَاوَي ۽ ص

<sup>(</sup>٦) لسان العرب ؛ الجذر : شطط

وآخصر لطظمة في هذا العجال ( بنتي ) ، التي جاءت على لسان أبي الشاعر في قصيدة ((الناي والريح في صومعة كيمبردج )) ؛ فأعطت قدرة على التعبير عن واقع الحياة اليومية (١) ، وأظهرت البساطة في جملل الإنسان القروي ؛ فاقترب الجلو" النفسي" اللذي ساد قلبب الانب ، من نفس المتارئ للشعرر:

"ابني ، وقاه اللّه ، كنز أبيه ،"

"جسر البيت ، يحمل همسّنا همسّاءُ ثقيلُ "

"...العامُّ خلف الباب يا بنتي ، يعودُّ "

"طداءً ، يعود اللك ، بعض المستبثر "

"سوف يعود ، واللّه الكفيل " (٢)

ونلحظ هنا كليف أدّت كلل هلذه البلمل الشلعرية الأخلراض التي ذكرناها .

٢ - الفاظ هميندة تستعمل هي اللهجة الدارجة بالمبيغة نفسها ، لكن بمدلول آخر ؛ هي :

يبوخ ، يكب ، مزبلة ( مزابل ) ، فلتى ، مسح ، مشوّش ، للطنخ أمنا ( يبلوخ ) فقد جماء في معناها : باخت النار والحرب تبوخ بوخما وبؤوخما وبوخانا : سكنت وفترت ؛ وباخ الرجل يبوخ : سكن غضبه ؛ وباخ الحر : سكون فوره (٣) .

وظَّهْات لفظاة ( يبوخ ) في شعر حاوي في موضعيئن ؛ أحدهما بمعنى ما بُهَتَ لَوْنُه وَذَهَبَ ؛ في قوله :

حيث لا عمرس

يبوخ اللون فيه والبريق (٤)

وذلك حتسّى يقرّب صورة العمر الباهت الخاوي إلى ذهن القارىء .

<sup>(</sup>١) محيي الدين صبحي ؛ خليل حاوي في مقابلة ؛ ص : ١٥٢

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ديوان خليل حاوي ۽ ص :  $(\Upsilon)$ 

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ؛ البذر : بوخ(٤) دیوان خلیل حاوي ؛ ٥٠

أمسّا الاسبتخدام البشاني فكحان بمعنلي مجا فسد وأصبح رديثاء إ في قوله :

آمنته بالعطنار يصلح

ما يبوخ ا

ويمطّ زهو المخرقة البلهاء

في جسد يشيخٌ (١)

وهلو استقدام ملوطل فلي العامّيّة ، ليس له من التاحية الطنية قيمة ، وإنسّما أهميسّته - كما أرى - لا بل وحدة القافية في (يبوخ ) و ( يشيخ ) ؛ خاصـة وأنّ حـاوي اعتمد في صورته هذه على عجز البيت الشعرى الذي يظول :

. . . . . . . وهل يصلح العطسّار ما أفصد الدهر (طويل) وذللك فللي ملوضع الحبديث علن استحالة عودة العجوز إلى فتاة يانعة من جديد ، مهما ذهبت إلى العطسّار تطلب ما عنده من أعشاب طبسّية . واللفظـة الثانيـة ( يكـبّ ) بمعنـي يقلب (٢) ، جاءت عند حاوى

بمعنى ( ألثى ) مرة واحدة ؛ في قوله :

ويكبّ المستفر في عينيته

كابوس الليالي (٣)

فكابوس الليخالي ألقحي الصفحر فحي عينيّ ( العازر ) ، فأعماه علن الرؤيلة السلويّة السحيمية . وربّعلا كلان الداشع الخفيّ وراء استخدام هلذه اللفظية ، ما فيها من معنى الكبِّ على الوجه ، طالما أنسَّه يتحدث عمل العينيين اللتينين هما جزء منه ؛ إضافة إلى أنسّها تحمل فلي العاميّية معنلي العنلف في عملية الإلطاء ، واتجاه الشيء المكبوب ملن أعملي إللي أسفل ، بعكس الإلقاء الذي قد يكون من أسفل إلى أعملي ، أو باتجاه مُواز لللأرض ؛ وبمنا أنَّ المحنديث عن سخبر ،

<sup>(</sup>١) الرعد البجريح ؛ ص : ٩٩

<sup>(ُ</sup>۲) لِسان العرب بِ الجدر : كبب (۳) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۳۳۱

ههذا سيزيد من ألم الإلقساء وسعرعته وعنهم ؛ خاصَّة أنَّه إلقصاء هي العينيُّن لا عليهما .

أمّا لطظة ( مزبلة ) ، فأصلها الزبل والجمع مزابل (١) ؛ وتعني في العامّية مكان تجمّع القمامة ؛وقد استخدمها حاوي شلاث مرات (٢) لإعطاء شعور با لاشحمشزاز والقرف والتنفير . من هذه الاستخدامات ، قوله :

و كتلفته ريح الرمل ِ

تعجنه بوحلة شارع أو مزبلة٬ (٣)

كما استخدم حاوي لفظة (تفلّيها) (٤) في قصيدة ((البسر)، عندمنا جاءتنه البومنة - رمنز الشؤم والإحبناط - تريند (ن تمنعنه عن المفيّ قدماً في بناء جيل الشرق البديد :

".. وصفحت الاخبار .. كم تبتر" ما فيها"

"تفلِّيها .. تعيد \* .. !" (٥)

ويبدو لي أن حاوي نجح في الاستفادة من د لائية ( فيتي ) المعجمية والعامسية ، بحيث جعلنا نتخيس إنبانا يعاني من المليل والسخم والوحدة ، فيحياول أن يقتل وقتله بقلراءة كلل حلوف

وقت استعمل الشباعر لفظتيي ( ممسدة ) و ( التمسيح ) ، ليمور شريحة من الناص استمرأت الذلّ والهوان والانصياع لمن يدفع ما لاً أكثر ، وكانّهم ممسدة لأرجل المتنفّذين ؛ كما في قوله :

خُلتَفَتْهُم خزوات الشرق والفرب

لصوصائ وبغايا

<sup>(</sup>١) لسان العرب ؛ البعدر : زبل ؛ مَزْمِلة ؛ مكان وجود الرَّبل وهو الشهاد ،

<sup>(</sup>٢) ديسوان خطيل حاوي ؛ ص : ٣٠٦ ، ١٨٤ . من جمديم الكوميديما ؛ ص : ١٤

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٨٤

<sup>(ُ؛)</sup> فلَّى : فَلاَّ رَأْسَهُ يُفْلَّوُه وَيُقْلَيْه فَللاينة وقليا ً وفيلاه : بحثه عن السّمل . لسان العرب ؛ البذر : فضلا

<sup>(</sup>۵) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱٤٠

خريخا٬ ، ممسحة في فندق الشرق الكبير٬ ؛ (١)

أو كأنسهم مناطقون لا سيادهم - بحكم هوانهم ودونيستهم - من أجل دراهم قليلة :

مهنة التمسيح في الفندق

لا يبرع فيها غير أشباه الرجال (٢)

فهؤ لاء الذين وصفهم حاوي بالممسحة البارعين هي التمسيح ، المسيح ،

ثـم" نـاتي إلى كلمـة ( شـو"ش ) ، التـي تعنـي : خـلـّط واسـاء الترتيب ، واصلها التهويش (٣) .

وقد استُخدمت د لالتها العامية - الاضطراب وعدم تبيّــن الصواب - في قصيدة ( عند البصّارة ) :

وماذا ؟ عد ْت ا من مطترق ٍ

يغلبي بصوج الرمل والأصداء والبروق

مشوش العينين ِ ، (١)

ولبو أنّ الشاعر استخدم لفظة أخرى غير ( مشوّش ) ، لما تمكّن صبن إشلعارنا بكثافية الغشاوة التلي أعمته ، وأهلادته المقلدة على تلمّس طريقه وإيبادها .

أمـا لفظـة ( لـُطنَـخ ) ، فتعنـي كلّ شيء لُطّح بغير لونه (٥) ؛ لكنّها في العامية تعني بقع ؛ ولاد جاءت في لاول الشاعر بمعنى البقع والرضوض :

ويقين الامم هل يئنسي وآثار اليقين ا

لُطَّخِّ زَرقاء في جسمي المهينِّ (٦)

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۲۱

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۱۲۹

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ؛ الجذر : شوش

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٥١

<sup>(</sup>٥) لسان العرب ؛ الجذر : لطخ

<sup>(ً</sup>۲) دیـوّان خـّلیلْ حـاويّ ؛ ص :ّ ۵۳ . انظـر : مـن جحـیم الکومیدیا ؛ ص : ۲۹

وكلمـة (لطبخ ) تحصمل إيحاء نفسيًّا ً باللطم ؛ فاللطم والضرب يصنعان الرضوف ؛ كما أنّ ( اللطخ ) و ( اللطم ) متماثلان من حيث صوتيهما إلا في الحرف الأخير ؛ وهذا الأمر يذكّرنا بالعلاقـة بين الوعي والسلاوعي .

٣ – الطباظ اسولهما فسيحلت دخلها بعض التجوير في المبني في اللهجة الدارجة:

وقد وردت هذه الظاهرة مرة واحدة في قوله :

وإذا نحن عواميد من الملح (١)

فجمع ( عملود ) فلي اللغة : عُلُمُعُدِّ وأعمدة (٢) ؛ إلا أنَّ حاوى استخدم سيفحة الجحمع الدارجحة فحي اللهجحة العاميّية (عواميد ) ، لضرورة المموسيقي الشعرية ؛ في رأيي .

٤ - الفاظ عامسية ، ليس لها أصول فصيحة ؛ هي :

شاشة : استئخدمت في قصيدة ((وجوه السندباد )) ، عندما رسم حاوي صلورة الوجلة اللذي اسابتله حصمتي ، هتتلالمنا حرارتله بيلن ارتطاع وانخفياض ، وينتلف لونيه بيلن احمرار واصفرار ، كانسه شاشة تلفاز مضطربة لا تثبت فيها صورة :

وجه من يصدو من التمسّي

فراغ ، شاشة تـَر ُتـَج ٌ ، (٣)

وأرى أنّ حاوي و ُفَّسَق صلي إيجساد العلاقة بين الوجه المتقلسّب بسبب الحميّي ، وبين الشاشة الممضطربة المتقلبّبة .

دو لاب : كلمة أصلها قارسيي : ( دو لا ) و ( آب ) ، أي إنساء وماء ب وجمعها دواليحب . وهلي الرحلي التلي تديرهنا الدابيّة الإخراج الصاء من البئر ؛ ويقال لتلك التي تدار سالماء ناعورة (٤) .

وخللي اللرغم ملن أصلها الطارستي ، فإنّ خاوي قصد بها المعني

<sup>(</sup>١) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٨٣

<sup>(</sup>٢) لسان العرب . محيط المحيط . المعجم الوسيط ؛ الجذر : عمد

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٠٥ – ٢٠٦ (٤) بطرس البستاني ؛ محيط المحيط ؛ البذر : دلب

العامي الذي يطلقها على عجلات السيارة والقطار ؛ ولم يستعملها إلا فلي قصيلة ( العلازر ١٩٦٢ ) ، لتلدلُّ على الماضي الذي يدعس ويعلك الجماهير ويطحنها (١) . من هذه الاستعمالات ، قوله :

على جسمى دواليب القطار"

لم أزل أسمع

ني مجری شراييني دبيبه ً

الدواليب الدواليب الرهيب (٢)

بار : وهلي منتخوذة من اللغة الإنجليزية ؛ وتدلُّ على المكان الذي تئلقندم فيله المشتروبات الروحيلة ؛ وكلان استخدام حناوي لها بنفس الصدلول ، ولذات الغرض ؛ في قوله :

لبنات "البار" ما في جيبه (٣)

ولعلتها قطزت إلى ذهنه ، بسبب تواجده في بريطانيا ، في الفترة التي قيلت فيها هذم الجملة .

بنج : نبات كان الفر سُ يُغُوُون به أثر النبيذ (٤) ، واللفظة مُعرُّبة علن ( بَعْنَاكُ ) بالقارسية (٥) . ومنها أُخْبِذَ معنى ( البنج ) أي المخدر (٦) .

استقفاد حصاوي مصن هخذه اللفظية فصي موضع واحمد ، صوَّر فيه حالمة التختير والتهاويم التي كان بها ، بعد أن استسلم للغيبوبة ، التي قادتـه إلى البدويـّة السمراء في قصيدة «الناي والريح » ؛ لتتراءى نه رؤي عجيبة غريبة :

في شاط*يء* من جزر الصقيع<sup>.</sup>

كنته أرى فيما يرى المبنتج الصتريع

صحراء كلعص مالح ، بوار ا

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۳۱۳ ، ۳۱۸ ، ۳۲۰ ، ۳۳۸

<sup>(</sup>٢) نفسه ۽ ص : ٣٣٨

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٠٥ (٤) لسان العرب ؛ الجذر : بنج

<sup>(</sup>٥) بطرس البستاني ؛ محيط المُحيط ؛ الجدر : بنج

<sup>(</sup>٦) المعجم الوسيطُ ؛ البذر : بنج

تمرج بالثلج وبالزهر والثمار (١)

شئر ش: تعني بالعامسية ( جذر ) . وربسما كان أصلها البعيد قد جاء من البذر الثلاثي ( شَرَك َ ) بمعنى الشرك بالله ، أي تعدد الآلهة ، أو بمعنى الأخاديد المتعددة التي تخلفها حواطر الدواب في الطريق ، أو بمعنى اشتراك عدد من الناص في أمر واحد (٢) .

وبما أنّ ( شـُرث ) تعني في العامية ( جذر ) ، فإن ( شـَرث ) تعني ( جـَذَر ) ، فإن ( شـَرث ) تعني ( جـَذَر ) ، أي أنّ هذا البدر له رؤوس عديدة متشعّبة غائمة في الاُرض ؛ وكلّما زاد عدد هـذه التشعّبات البدريّة ، كلّما أصبح الختلاع الشجرة من جدورها أشـق وأصفـب ، وربّما اسـتحال فـي بعـض الاُحيان .

إ لا أنّ لفظة ( شُعُر ُ ش ) تبقى بغير أصول معجمية ، لانته لم يأت لها أصل لغوي يضمّ حروفها الثلاثة ، يعني جذر نبات .

وقـد كـان لهـذه اللفظة عند حاوي إيحاءات متعددة ، أكثرها دلّ على شدّة الثبات والتشـعّب والغـوس في الأعماق ؛ وجاء هذا الإيحاء في أربعة مواضع (٣) ؛ أحدها :

حول درویش عتیق

شرَّشَت رجعلاه في الوحل وبات ا

ساكناً ، يعتص ما تنضحه الأرض الموات (٤)

فالتموير الفني للحرويش ، الهاده كثيرا استخدام لفظية ( شَرَّشَت ) ، لانسّها جعلتنا نشعر بانه قد اصبح نباتا الجذوره غائرة متفرّقة في ثنايا التراب يصعب الختلاعها .

كما ورد إيناء نفسني آخل قنادم منن أعماق البلاشعور ؛ في قول خاوي :

آه لا تلق على جسمى

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل جاوي ؛ ص : ٢٤٤

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ؛ البذر : شرك

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٣ ، ١٥٥ ، ١٥٨ ، ١٨١

<sup>(</sup>٤) نفسه ۽ ص : ١٣

ترابا ً أحمرا ً حيسًا ً طري رحما ً يمخره الشّر ُ ش ويلتفّ على الميت ِ بعنف بربري (١)

فلفظة (شئر ش) هنا جاءت لتعطي معنى البذر ، دون ايحاء بتشعّب وثبات ؛ لكنّها أشعرتنا بشراسة هذا الاخبتراق والالتفاف ، لائن ( ألعازر ) كان يكره كلّ مظاهر الحياة ، لدرجة جعلته يخاف من تسلّلها إلى جثّته ؛ وكبان حاوي يريبد أن يقبول : رحما يمنره الشّر ص ويتلتف . فصوتها ( شئر ش ) و ( شتر س ) متقاربان ؛ والعنف والشراسة هما اللتان يحسّ بهما القاريء من خيلال الصورة الكلتية للموقف ؛ يؤيّد ذلك عبارة : بعنف بربري .

الا أنّ ( شئر ش ) جحاءت بمعنلي ( جدر ) ، مجرُّدة من أيّ إيحاء آخر ؛ في قول الشاعر :

يا مَـَن \* خصاك َ القلص \*

\_\_\_\_\_

تنمو وشرشك في جدار المصومين الصبلي

بتجسّار ، سیارفت ، سفار (۲)

المحومس التبلى بالتبسار والسيارفة والمستفعفين ، هي عالم المحادة الذي يطفحي على كلّ القيم والأخلق والمبادي، ؛ وطالما أنّ جندر هنذا النمسيّ مغبروز بهما ، فلمن يئتوقسّع منه خير ورجاء لامسّته .

وهكذا نبد أن حاوي قد تعامل مع الالطاظ العامقية في عدة مستويات ، بعضها كان يلج دون إحساسه لسبب استخد مها ، وتكون إيحاءاتها في ظايمة البمال ؛ وبعضها كان يرد مضيط إيحاءاتها في ظايمة البمال ؛ وهي قليلة .

ويبقلي عللي الشاعر العديث أن يتعامل مع هذ

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۱۴

<sup>(</sup>٢) الركد البريح ؛ ص : ١١٣



Text Stamp

- 777 -

وانتباه حتى لا تفقحد قصيدته جزالة لفتها الاصليّة ، وإيحاءات الفاظها المحكيّة .

## مدخل

تعامل حاوي مع بعض الرموز تعاملا ً خاصّا ً جعل منها في كثير من الأحيان مطاتيح لطك مغاليق النصي الشعري في حالـة استعمائه على الفهم .

وكانت هذه الرموز إمّا مبتكرة ، اكسبها الشاعر د لا لات معيّنة كانت قابعة في اعماقه ، وإمّا متعارفاً عليها ، أُعطيمت إيحاءات تفاوتت بين ما هو مألوف ، وما هو غير مألوف . فكانت الصور الفنّية التي برزت فيها الإيحاءات غير المألوفة ، تنبع من ترسّبات كُوْنُتُها ثقافة الشاعر الواسعة ، وخبراتيه الطويلة في الحياة ، وتبربته الشعرية العميقة .

وقد تعدّدت الرموز المتميسّزة التي ظهرت فيي شيعره ؛ فكيان ذليك تعبيرا ً واضحا ً عن قدرة حاوي العبيبة في إيباد العلاقات بين بواطن الاشياء ؛ وهذه الرموز هي :

- ١ المرأة .
- ۲ المدينة والريف .
- ٣ الرموز الناصّة المبتكرة .
  - ٤ الزمن .
  - ە ﻧﻠﯩﻮﻥ .
  - ٦ النبات .
  - ٧ الحيوان .
    - ١ المرأة :

َ صِحِاءَتَ دَلَا لَاتَ المَرَأَةَ فَي خَمَسَ عَثْرَةَ صِيغَةَ ؛ هَـي : حَـرِيم ، عَجَـوز ، عَدْرَاءَ ، مُرْضِغَةَ ، خُلُوَة ، الآمِّ ، البَّفِـيِّ ، زوجة ، امرأة ، سَبِيتَة ، جَارِية ، مُومِس ، عَانِس ، أُنثَى ، وغَبِيتَة .

وتنوَّعت الإيداءات بحسب السياق تارة ، والخـتران كـلّ لفظـة بمدلول معيّن تارة أخرى . لهقد وردت (حريم) في مصوضع واحـد الختفـاه الحديث عن قصور الخلطاء ، والقاعة التي تختصّ بحريمهم ، في قصيـدة

```
﴿(شجرة الدرّ)):
```

كان البحيم تثاؤب

التبغ الذي ينسابه

في سأم التريم (١)

فحريم السلطان لاعمل لهن سبوى امتاع سيسدهن ، لنذا يشعرن دائما ً بالحملل والسام ؛ فكان استخدام اللفظة في مكانها المناسب .

أما صيغة (عجوز)، فكانت إيجاءاتها إيجابيّة، دلّت في مرتين(٢) على أمّ الشاعر التي تحصّ بفطرتها بالنظر وسببه ؛ ودلّت مـرة أخرى على الأرض العربية التي احتضنت جيل المنفى ، إلى أن أصبح قويتاً قادراءً على تحدّى أعدائه والانتقام منهم :

جيلائ تحمضع واحتمى شي صدرها

------------

يقضي إلى شرر يشيع من

الشعار"

من صلب عكسّاز السجوز (٣)

في حبين جماءت سيغتة (عبداري) في قسيدة ((ليمالي بميروت)) لتعدل على الفتاة المغلوبة على أمرها (٤) ، وفيي ((نعش السمكاري)) لتعدل على الشرف والعفية والطهر والبراءة (٥) ، وفيي قصيدة ((السندماد في رحلته الثامنة ٢) لتدل على العذرية الموجودة في كائن ضعيف :

وكاهن في هيكل البعل

يربي أفعوانا فاجراء وبومء

يفتض" سر" النصب في العذاري (٦)

أمـــا (مرضعــة) ، فــوردت للتعبــير عـن الامومــة والرحمــة

<sup>(</sup>١) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٣٦ - ١٣٧ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص: ۱۱ ، ۱۲ ،

<sup>(</sup>٣) الرعد البريح ؛ ص: ١١٩ ، ١٢٣ – ١٢٤ .

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل خاوي ۽ ص : ٢٨

<sup>(</sup>۵) نَفَسَهُ ؛ صُ : ۲۹ ، ٤٠ ، ٤٢ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ، ص : ٢٣١

بينما استخدم الشاعر سيغة (أم) لإعطاء أربع سُور ؛ شـلاث منها ذات طابع إنسانيّ سوّر طيبة الأمّ ورحمتها وحنانها (٤) ، ومكانتها المحترمة في المجتمع (٥) ؛ كما دلسّت سراحة على أمّ حاوي نفسه في ثلاثة مواضع (٦) في مجموعة (( مـن جحـيم الكوميديا ) , ومـوضع في «بيادر الجوع» ؛ في قوله :

أمتاه لاتسترحمي

بَالدمع في غبش العشيسة ، لن أجيب (٧)

"للموت وانهارت تعانيه انتظار (٣)

ويبدو أن حاوي أحس بقرب والدته إلى نفسه أكـثر مـن أي وقبت مضي ، حتسّى يذكرها ثلاث مرات في مجموعة شعرية واحدة .

أمسًا الصورة الرابعة لصيغة (الأممّ) ، فجعلتها جزءا من الماضي المتخلسّف المتحبّر ، الذي لابدّ ملل الانفصال عنله ، لبناء جليل الشرق الجديد ؛ وجاءت في ثلاثة مواضع (٨) ؛ نذكر منها :

ربسي متى انشق" عن امسي ، ابي (٩)

ناتي بعد دلك - إلى صيغة ( بغيّ ) ، التي وردت بصيغة المحفصرد ثلاث مرات وبصيغة الجمع مصرّتين ، لتسدل على الانشى العاهرة الفاجرة ، وبلغ الامر بحاوي أن يبعل كل الفتيات بغايا ، عندما قال في قصيدة (شجرة الدر ):

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۳۲ ، ۱۸۳ .

<sup>(</sup>Y) نفسه ، ص : ۳۶ ، ۲۱۱ ، ۳۹۹ ، ۳۹۰ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ٣٢٨ - ٣٢٩ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ٣٩ ، ٣٩ . الرعد البريح ؛ ص : ٤٥ ، ٧٥ .

<sup>(</sup>٥) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٥٣ .

<sup>(</sup>٦) نفسه و ص : ۱۱ ، ۱۵ ، ۲۷ .

<sup>(</sup>٧) نفسه ؛ ص : ۲۸۷ . (۸) نفسه ؛ ص : ۱۳۷ ، ۱۷۵ ، ۱۸۸ .

<sup>(</sup>٩) نفسه ب ص : ١٧٥ .

```
يا بغايا المقصر - والأنثى بغي - يا بغايا (١)
وربّعا كان ذلك عائداً إلى فشله المسحتمر " فلي إنجاح عملاقلة
                                          عاطفية تنتهى بالزواج .
إلاَّ أنَّه وظَّف ( بغيٌّ ) في قصيدة (( ضباب وبروق » ، ليمصف بها
            ا لا رض العربيّة التي اعتادت الهزائم والذلّ والخنوع :
                                                     کان اجدی
                                                   لو تبرُجئتَ
                                 وبرّحيْت البغيّ الهرميّه (٢)
وتبرَّجها يكون بتزييف حقيقتها وإخفائها علن النسَّاس ؛ فيظنسُّون
                          أنَّ هذه العاهرة العجوز ، حسناء شريطة .
المتا صيغة ( زوجة ) التي جاءت مرة واحدة ، فدلسّت عملى العفسّة
                                       والاستظرار واحترام الذات :
                               ربضما علد أته إلى الكهل العجوز ا
                                      علته يفطر لي بعد سنين ا
                                     سوف ياتيني بطفل أتبنتاه ا
                              وأحيا زوجة ، أمَّا ً نبيلتَه ۗ (٣)
     وجاءت صيغة ( امرأة ) توحي بالطناة الفريبة ؛ مثل قوله :
                                          كنته استرحم عينيهم
                                         وفي عينيّ عار امرأة.
                                      انست ، تعرَّت لغريب (٤)
وكذلك لاوله طي ﴿وجوه السندباد﴾ ، عندما كان يتمنسّى لو يتُفرجحه أيّ
                                                 إنسان من وحدته :
                                             لو دعته، اصرأة "
                                    ربسّما طابت لها التفصرا (٥)
                                (۱) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٥١ .
                                 (٢) الرعد المجريح ؛ ص : ٢٥ ، ٢٨ .
```

<sup>(7)</sup> دیوان خلیل حاوی ؛ ص: ۵۲ – ۵۳ (٤) نهسه ؛ ص: ۳۲۳ .

<sup>(</sup>ه) نفسه یا ص: ۲۱۰ .

أو ترمز إلى جنص النساء عامّة (١) ؛ أو تشير إلى علاقة عاطفية ضعفت أواصرها كثيراء ؛ كقوله في (﴿ الجروح السود ﴾ :

خلتيها تروح

\_\_\_\_\_

امرأة تخفي بكفّ عينها

المزرقصة الرهيبته (٢)

وقوله في قميدة ((صداقة)):

ولم أعد غير صديق•

تلتقيه امرأة صديقته (٣)

بينما كان جاوي يت<mark>منّى أن يك</mark>ون بينهما علاقصة حميب متينـة ، بد لا ً من علاقة الصداقة ال**تي** كان **يرفضها .** 

واستئندمت صيغة (سبايا) (٤) كتعبير عن استسلام وخفوع أمتهات جيل التخليف وصيغة (جواري) (٥) لتدل على الشبقية الجنسية ؛ وصيغة (مومس) (٦) لتصف عالم الصادة العاهر المتجرّد من أصول الشرف والاستقامة ؛ ولفظة (عانس) التي جعلها عانسا مسترجلة (٧) ، من أجل أن يعطي صورة منفيرة لطاووس - رميز الاستبداد والتسليط والظّلم - له ثديان لم يئر مثلهما عند مرضعة ، ولاحتى عانس مسترجنة ضامرة الثديئين .

امنا صيغة (انثي) ، فقد جاءت مقترنة بمعاني الشهوة الجنسيئة ، في كافئة المحواضع التي وردت فيها (٨) ؛ وكسأن هذه اللفظية التي تطلق على بنات حَوَّاء ، لاتذكّر حاوي ! لا " بصورة المرأة التي تتلوي

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص: ۲۳۲ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ۽ ص: ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٨٩ .

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٢٠ .

<sup>(</sup>ه) الرّعد البريح ؛ ص : ١٢٧ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ؛ ص : ١١٣ .

<sup>(</sup>۷) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۸۳ .

<sup>(</sup>۱) نفسته ؛ ص : ۱۲۳ ، ۱۹۹ ، ۲۲۲ ، ۳۶۳ ، ۳۶۳ ، ۳۵۲ ، مصنی جدیم الیکومیدیا ؛ ص : ۱۳۱ ، ۱۹۱ .

شهوة وُولَها ً في إنتظار بُعْل يُغصبها . من ذلك لاوله : رائحة الأنشي التي تثن ً عيناها لمن تراه ً (١)

وقوله في قصيدة ((العازر ١٩٩٢)) على لسان الزوجة التي عجيزت عـن تهييج زوجها لمضاجعتها :

حسرة الانشى تشهسّت في السرير،

مهددت صهوة نهديئها

تهاوت زورها ً يلهث في شطِّ الهجير ۗ

خلف بعل لايئبير (٢)

وآخر الصيغ التي عبّر فيها عن المرأة ، صيغة ( صبيّة ) وجمعها (صبايا) ؛ وقد برزت في آخر مجموعتيئن شعريّتين له أكثر من غيرهما؛ وربّما كحان ذلك لتقدّم السحنّ به ، وشوقه إلى عهد الصّبا وحنينه إليه .

وجعيع المواضع التي وردت فيها ( صبيّة ) او ( صبايا ) ، كانت تعبّر عن الحيويّة والفتوّة والجمال والبراءة (٣) ، إلاّ في إحدى قصائد حاوي التي نُفشرت بعد وفاته ، إذ جمعل فيها الصبيّة عاهرة شكلها كالعبوز ، لكثرة المُوبِقات التي تقوم بها في كلّ وقت :

مبیتة مکتهله ا

تمارس المضاجعه ً

و لاتبالي ، هاجعسَه (٤)

ومن الأمثلة التبي جماءت هيها لفظتا ( صبايا ) و( صبيّة ) تعبيراءً عن الجمال والبراءة والحيوية والفتوّة ؛ ظول الشاعر : وبناته الماء ماز لئن ً

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۱۵۹ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ب ص : ٣٤٩ .

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢١٥ ، ٢٢١ ، ٣٥٩ . الرعد البجريح ؛ ص : ١٤٩ ، ١٤٩ ، ١٤٩ ، ١٤٩ ، ١٤٩ ، ١٤٩ ، ١٤٩ ، ١٤٩ ، ١٥٩ .

<sup>(</sup>٤) د. إيليسًا حاوي ؛ خليصل حاوي فصي مختصارات مصن شعره ونصفره ؛ ص : ١١٤ .

على الدهر صبايا(١)

وقوله هي قصيدة ((شجرة الدر")) على لسان شاعر القصر ، عندما وصف البارية ( شجرة الدر" ) بعد أن أصبح أمر المحكم هي يدها :

لم تعرفي

فرح الصبيّة حين يزهر جسمها يزهو بزهو الشمس

زهو الشواطئ والشتراع (٢)

وهكذا كانت صورة المرأة عند حاوي تتراوح بيان الطهار والعفاف والسبراءة والبمال ، وبيان الله والرديلة والتشاهلي البنسي ؛ واختصد صيغ بعينها في إعطاء هذه الإيحاءات والمعلور ؛ بمعناى أن كل صيغة للمرأة لدى الشاعر ، لها د لا لاتها الخاصة في نفسه ، وأدوارها المحد دة في شعره ؛ وهذا الشوجه يساعد كثيرا في تحليل الصورة الفنية ؛ لأن الصيغة الواحدة عندما تستعمل بالمدلول نفسه والإيحاءات ذاتها في مواضع مختلفة ، تصبح مفتاحا من مفاتيح النص الشعري .

# ٢ - المدينة والريف:

كان حاوي ينظر من عالم المدينة ، وهذه ظاهرة بارزت عند عدد من شعراثنا المعاصرين أمثال : أحمد عبد المعطي حجازي ، والبياتي ، وصلاح عبد الصبور ، وظيرهم ؛ وربسما كان السبب فلي ذللك ، الصدملة التي اعترت هؤ لاء الشعراء عندما تخدموا من اللريف – عالم البساطة والوُد والتكافُل وجمال الطبيعة – إلى المدينة رمز العقد الحضاريلة والتقنية ، واختفاء الترابط المتين بين سكتانها لكثرتهم .

إضافة إلى أن " النفور من المدينة ، والحنين إلى الريف - مصترجا والمنافية مصع المحنيس إلى الام والطفلولة - نازعة رومانطيقية

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۱۰

<sup>(</sup>٢) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٤٠

**أصيلة** " (١) .

وكل شاعر حديث كانت العدينة قضيسة في شعره ، نظر إليها من زاويته الناصة ، وتعامل معها باسلوبه الذي يميسره عن سواه . وهذا ما كان من حاوي ، الذي رأى فصي عالم المدينة : المواخصير والكحدح المميلت والكفر الهيسن ، والفكر الذي يولد فيها مزيسطا ً ، وكل ما يمكحن أن يلتق بهذه الصفات من تعبيرات مشابهة .

وقد ذكر في بعض الأحيان اسم (بيروت) صراحة ، أو ذكر كلمة (المدينة) قاصداء بها (بيروت) وكلّ مدينة تشبهها . ويكفي أنّه سمّاها في ثلاث قصائد (سدوم) .

من المواضع التي موُّر فيها حاوي المدينة مكانا ً للعمل المضنـي الممتواصل من أجل لقمة العيش4إضافية إليى رذائلها الأخبرى ؛ قوليه في قصيدة (﴿ ليالي بيروت ﴾ :

"إن" هي بيروت دنيا غير دنيا"

"الكدح والمموت الرتيب " (٢)

فهو وإن لم يركيّز على قفييّة الكدح الذي يقتصل صاحبت ببلطه ، ووقد ذلك ؛ أميّا المدينة التلي تصلور عالم الكفرر والدّعارة والجريمة والرذيلة ، فهي كثيرة (٣) ؛ نذكر منها قوله :

في الدهاليز اللعيضه٬

ومواخير المديثه

هي هئنيهات يهونُ الكهر هيها من يُقوينا على حمل الصليب

من يفويت عنى حمل السبيب

كيف ننجو من غوايات الذنوب

والجريمه'؟ (٤)

<sup>(</sup>۱) د. إحسان عبيّاس ؛ اتجاهات الشعر العلربي المعاصر ؛ عالم المعرفة ؛ الكويت ؛ دون (ط) ؛ ۱۹۷۸ ؛ ص : ۱۱٦

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۳

<sup>(</sup>T) نفسه ؛ ص : ۲۶ ، ۱۱۱ ، ۲۳۷ ، من جمیم الکومیدیا ؛ ص : ۸۱

<sup>(1) - (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1) + (1)</sup> 

```
والمدينة كذلك مهد الطكر الزائف ، والتحريف والتزوير: (١)
عاينته هي مدينة
```

تحترف التموية والطهاره' (٢)

وهي أيضاء وكر المتصارعين على المناصب والمراكـز الدنيويـّة ، الذين يعملون على إيقـاع الناس فـي حبـائلهم ، مـن أجـل مصلحـتهم الشخصــّة :

ر/ دون مُطلَّی ترتمی

مدينة العناكب

وترتمي الممناصب (٣)

وعندما كان الشاعر لايذكر مثالب المدينة مباشرة ، كان يقرنها با لاوساخ والقاذورات (٤) ، أو بالقيود الدينيّة والاجتماعية ، مثل تلك التبي حُرِّرُ لَهُ السمراء إلى شمطاء تنبث في المصرابل في قصيدة (( جنية الشاطئ )) (٥) .

لكن " لفظة ( المدينة ) جاءت في موضعيئن ، دون أن تحمل ا لأبعاد السابقة ، في قوله :

في ساحة المدينة •

کانت خطاها

زورقا' يجيّ بالهزيج' (٦)

#### وقوله :

كنته ميتا ً باردا ً يعبر ا

أسواق المدينه (٧)

فالمدينة هنا جاءت بمعناها الحقيقي ، بعيدة عن أيسّـة إيحـاءات

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۱۲ ، ۲۳۵ ، ۲۳۷

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ٢٣٥

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٨١

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٤٢

<sup>(</sup>ه) نفسه ؛ ص : ۲۹۸

۲٤٩ : ص : ۲٤٩

<sup>(</sup>۷) نفسه ، ص : ۳۲۰

جانبيتة .

ولم ترد لها صورة مشرقة في شعر حاوي ، إلاَّ فـي مـوضع واحـد ، عندما تحدث عن نهضة المدن العربيسة ولخيامها من صباتها ، في قصيحدة ⟨﴿ الناي والربح في صومعة كيمبردج ﴾ :

ماذا سوى عقد القباب البيض

بيتا ً واحدا ً يزهو بأعمدة الجباه ً

يزهو بغابات من الممدن الصبايا (١)

أمنًا عالم الريف ، فكان على النقيض من وجبه المدينة السّيء ؛ وحمل كلِّ معاني البراءة والطفولة والأمان والجمال هلي نفص حلوي ، كقوله :

وصفاء الظلِّ والينبوع في "صنِّين" \* (٢)

فقد "كان خليل يغسل نفسه في صنّين من أدران المدينـة ، ويرجـع إلى خالة من البداوة الأولى التميمية العصلية بالطبيعية والأشياء وا لائناس الريفيين والمآكل الريفيّة ، وفيها كان يعثر على حا لات من النعيم القديم الضائع " (٣) . وقد ذكر حاوي جبل ( صنّين ) في موقع آخر بالد لالة نفسها (٤) ؛ ولذلك كان دائم الصنين إلى الطبيعة الريفيئة الجميلة :

بي حتين لعبير الأرضر

للعصفور عند الصبح ، للنبع المغنتي (٥)

وكان يرى أنَّ الجيل الذي سيحمل شعلة الا'مل ، ويقلود مسيرة ا لانبعاث ، هو الجيل القادم من حضن الريف ، الصدي للم يُـدُنُّس بعلد

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ۱۸۲ \* صنّين : أحمد الجبال العالية في سلسلة الجبال ال<u>ساطلية</u> ال<u>مطلّ</u>ة على بيروت وعدد أخر من المدن والقرى في لينّان ، ويبلغ ارتفاعه عن سطح البنسر ٢٦٢٨ م . انظلراً: الموسلوعة ؛ المشَيْرة العلام : نقو لا ناهض ، ترادکسیم ؛ جنیف ؛ ط۱ ؛ ۱۹۸۵ ؛ ص : ۲۱۹ ، ۲۲۳ (۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۹

<sup>(</sup>٣) د. إيليّا حاوي ؛ مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص: ٤٦٦

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ١٣٠

<sup>(</sup>٥) نفسه ۽ ص : ١٠٣ – ١٠٤

بمباذل المدينة وفواحشها :

أنَّ لي عيداءُ وعيد ُ

كليّما ضوّ أ طي القرية مصباح  $^{4}$  جديدٌ (١)

وهكذا كان عالم العدينة المكان الذي تضيع هيه الممروءة والشرف والعطاف والطهر ، وينتشر هيه النطاق والفساد والعهر ؛ هي حين كحان الريف موطن الا'من والسكينة والعطاف ، والحياة البعيدة عحن تزويبر الحقيقة ، والبساطة والصدق .

### ٣ - الرموز الناصّة المبتكرة :

قام حاوي معن خصلال تجربته الشعرية التي اكبتملت بوفاته ، باستخدام الفاظ وميغ مختلفه ، شُكنُها بطاقات إيدائينة ، وربطها بعبلاقات وقرائن ، جعلت منها رموزا ً خاصئة ، كان لها دورها الرنيسي في القصيدة البني وردت فيها .

وقد كان الشاعر هي ذلك مبتكرا ً ؛ لا من أجل رغبته هـي ابتكـار البديد فقط ، إنسّما بسبب مقدرته الخاصة عـلى الفلق الفنسـي (٢) ، الذي أبدع مثل هذه الرمـوز ، التـي الختصـر كـل منهـا عـلى قصيـدة واحدة ، لم يتعدّاها إلى غيرها .

وأول الرموز التي أبدعها حاوي رميزي ( الناي ) و ( الصريح ) في قصيدة (( الناي والريح في صومعة كيمبردج )) ؛ وقال فيهما :

"هذان الرمزان ( الناي والريح ) ، يمثّللان منا عبير ته عند سابقا ً بانصهار النزعتين الذاتية والموضوعية في تجربة كلييّة شاملة . فالناي – كما أردته وكما فهمه النقّلد – رمنز الهمنوم النامّة . أما الريح ؛ فهي ريح الثورة والانبعاث ، رينج تهندم عالما ً قديما ً ، وتعيند الارض إلني بكارتها الاولني ، فتصبنح صالحة لابتناء عالم حي متنام ، متطوّر " (٣) .

<sup>(</sup>۱) د. إيليسا حاوي ؛ مع خليل حاوي هي مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ١٣٥٠

<sup>(</sup>٢) د. نعيم الياهي وتطلور الصورة الفنيسة في الشعر العلربي المحدث و ص : ٢٨٠

<sup>(</sup>٣) وليم المخازن ، نبيه إليان ؛ كتب وأدباء ؛ ص : ٦٦ – ٦٧

وبالقعل ، فقد جاء (الناي)في القصيحة ، لتصويح عجالم المحاضي) الذي مثّله الانقلار دون جحدوى ، لائنّ الشاعر تخلّص عنها بعد أن أصرّت عملى البقاء جزءا ً من المحاضي ورجود . ورجود . المحاضي البقيد :

ماتـَت مع النسّاي الذي شهواه ً

يسحبه حزنه عبر المساء (١)

أمّا ربح البعث والثورة ، فوردت — كرمـز خـاص – فـي القصيـدة ثماني مرات (۲) ؛ نذكر منها :

ريح" تهبّ كما تشير عبارتي

للريح موسمئها الغضوب

للريح جوع مبارد الفو لاذر

تمسح ا تحجير

من سياجات عتيقة \* (٣)

وقد الخترن بهذا الرمصز ، رمصز ( البدويّـة الصحمراء ) ، التصي مثّلت العبارة البكر البريئة الطاهرة ، المجصرٌدة مصن كصلّ القيصود والترسّبات (٤) ، وكانت يداها منبع ريح التغيير :

واري الرياح تسيح٬ ؛ تنبع٬

من يديشها :

منبع الريح المعطّرة الجنوب (٥)

وقابل رمز ( البدوية السمراء ) هي قصيدة ( النباي والبريع هي مومعة كيمبردج ) ، رمز ( الحلوة البريئة ) هي قصيدة ( السندباد هي رحلت المثامنة )) ، وأعطبت الدلالين والأبحاد داريها ، التبلي للبدوية ؛ وذّ كبِرت مباشرة هي قوله :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۷۳

<sup>(</sup>٢) نفسه ي ص : ۱۷۸ ، ۱۷۹ ، ۱۸۰ ، ۱۸۶ ، ۱۸۵

<sup>(</sup>٣) نفسه ب ص : ۱۸۰

<sup>(</sup>٤) نشسه یا من : ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱۸۹

<sup>(</sup>۵) نفسه یا ۱۷۸

مرآةُ داري اغتسلي من همتك المعظود ِ والغبار ُ واحتظلي بالحلوة البريئة ُ (١)

وقوله :

خَلَّيت للغير كنوز الأرض

يكفيني شبعته اليوم وارتويت ،

الحلوة البريئة •

تُعطي وتَدري كلسّما أعطت ۗ (٢)

كما استخدم حاوي في قميدة ((جنسية الشاطيء )) ، رمـز ( صبيسـة سمراء ) ، الذي صحوّر الفتـاة الغجريـة - تفسّاحـة الوعـر الخـميب - البريئة المنطلقة نحو الحياة بعفوية وسـذاجة ؛ لتصطـدم فيصـا بعـد بقوانين الكاهن الموسوي ، وتتحوّل إلى شمطاء متشرّدة .

وقد وردت عبارة ( صبيسة سمراء ) — كرمز خاص — هي لاول الشاعر : هل كنت عير صبيسة سمراء ً

في خيم الغبر ، (٣)

#### وقوله :

تطَّاحة الوعر النصيبِ ، صبيسّة " سمراء من خيم الغجر (٤)

ومن الكلمات التي أكسبها خاوي خصوصيّة محدُّدة ( المقهى ) (٥) ، التي رمزت إلى العالم العربيّ الذي يعجّ بالدخان والضباب ، فـلا يتبيّن فيه المرء طريقه ، أو عدوٌه ، أو صديقه .

أمسًا الرموز الخاصسة التي عبسّرت عن الشخصيّة العربيسّة المُؤَمسَّل منها أن تقضي على الذلّ والتخاذل ، وتنهضض بأمسّتها نصو التقلقم

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۵۱ ، ۲۵۲

ر (۲) نفسه ؛ ص : ۲۵۳ – ۲۵۶

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ۲۹۳

<sup>(</sup>٤) نفسه ۽ ص : ٣٠٥ – ٣٠٦

<sup>(</sup>٥) الرعد البجريح ؛ ص : ٢٩ ، ٢٩

وا لازدهار والشموخ ؛ فقـد جـاءت فـي مجموعـة ((الرعـد البـريح » ، في قصائد (( ضباب وبروق » و ((الرعد البـريح » و (( رسـالة الغفـران من صالح إلى ثمود » .

ففي ﴿ ضباب وبروق ﴾ ، كان الأممل المرتقب ، هي هارس ينقذ الناس ممتّا هـم هيـه ؛ وقـد ورد ذكـر ذلـك الفـارس الغـضّ المنيـع ثـلاث مرات (۱) ؛ نذكر منها قول حاوي :

يتجلتى فارس غض منيع"

فارس يمسح خمسّات الحزاني والبياع \* (٢)

بينما جاءت كلمة ( الرعد ) هي قصيدة (( الرعد البدريح )) ، رمزاءُ خاصاءً أوحى بالقوّة والصبوت المجلبل لهنذا المضلسّف ، وورد ذكـره هي أكثر من موضع (٣) ؛ نذكر منها قول الشاعر :

كيف لا يحترق الليل ويفنى

حین یلتف علی رعد جریح (۱)

ولم يكن توظيف حاوي لكلمة ( الرعد ) عشوائيا ً ، إنّها كان ذلك أحد أشكال أسطورة الخصب المختمرة هي أعماقه ؛ هالرعد يوحي بحالغيث الذرض ؛ لذا قال :

وتمشّت في خبلايا جسدى

نشوة الائرض النتي

رنسمها رعد الربيع (٥)

بمعنصى أن حصاوي كسان واعيما ً عملى هبذا الرميز ، وعبرف كبيف يستغلمه ، ويفجّر هيه كل طاقاته الدلالية والإيمائية .

أمّا في قصيدة ((رسالة الغفران من صالح إلى ثمـود ))، فجـاء الرعد بصيغة ( البطل المغامر ) ، الذي لا يهاب المـوت والمخـاطر ،

<sup>(</sup>۱) الرغد البوريح ؛ ص : ۲۲ ، ۲۳

<sup>(</sup>۲) نفسه ب ص : ۳۲

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۳۲ ، ۵۵ ، ۲۲ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۸ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۸

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ٣٥

<sup>(</sup>۵) نفسه یا ۲۹

ويسعي دائماء لللاصطدام بعلد لآه والانتقلام منده . وقلد ذكلره حلاوي هي أكثر من مكان هي القصيدة (١) ؛ نورد منها لخوله :

وتبارك البطل المغامرا

بین حرّاس المشاعل فی ذری التاریخ

ليس له شبيه (۲)

وإبداع الشاعر لرموز خاصّة به ، يبيّن مقـدار الطاقـة الطنيسة الكامنة فيه ، القادرة على ابتكار صيلغ وعبارات ، تزيلد جماليسّلة القصيدة ، وتكسر من رشابة تكرار الاعتماد على الرملوز الدينيلة أو ا لا سطـورية أو التراثيـة ؛ هيكون الشاعـر بـذلك نقطـة متحرّكـة من طُور الآخر ، لا تعجز عن التجدّد المستمار .

## ٤ - النزمن :

للزمن حضور بارز عند حاوي ؛ فهو المارد الذي يقضى على الجمحال والشباب ، دون أن يستطيع أحد الوقوف بوجهـه . وهـذه رؤيـة حضاريّـة لطبيعة الزمن ؛ إذ "أن" الإنبان كلسّما تقدّم فللي مضملار التضارة ، شعر بقيمة الزمن ، باعتبجاره عنمجراء أساسيًّا ومن عناصر الحياة ا لانسانيّة المتحضّرة" (٣) .

ففي مجموعة (( نهر الرماد )) كلان اللزمن العناصف العباتي (٤) ، جامداً سحيقاً ثابتاً فلي الشبرق ، لا تزخزجله الحلوادث أو تؤثّلر فيه (٥) ؛ بينما كان هي الغرب سريعا ُ إلى درجة جعلت حضارتيه تُولُبد وَيُولُد معها مَوْتُها ، لتصبح جمزءا ً من النفايات التبي يخلسّفها الزمان (٣) وراءه :

ذلك الغول المُعانى

<sup>(</sup>۱) الرحمد الجريح ؛ ص : ۹۶ ، ۹۷ ، ۱۰۴ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۱۰ً۶ (۳) احمد نصیف الجناب ؛ هني الرؤينا الشعرية المعناصرة ؛ وزارة ا لإغللم ، مديريات الثلاثانات العامية ؛ بغلداد ؛ دون (ط،ت) ؛

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٤٠

<sup>(</sup>ه) نفسه ب ص : ۱۶ ، ۱۹ ، ۱۷ ، ۱۸

<sup>(</sup>٦) نفسه ، ص : ١٦

ما أراه غير طفل, من مواليد الثواني (١)

أمسًا حاوي ، فكان الزمن بالنسبة إليه ثواني تصدا (٣) ، تسحقه بجمودها وثباتها ؛ وكان العمر صفرة ثقيلة على صدره ، ليس فيها إحساس بحركة أو حياة (٣) ؛ لأن الحركة المستمرّة عبر الزمن ، وتبدّل الاحوال ومعظيات الواقع ، تدل على نبخ الحياة وقوّتها ؛ لكن زمن الشاعر كان مصهر كبريت يخنق من بداخله :

ذلك الجوِّ الجحيميِّ السعيرِ •

هي مداه لا غد يشرق ،

لا أمس يفوت

غیر آن ٍ ناء کالصفر علی دنیا تموت (٤)

وإدراك حاوي لسطوة الزمن المطلقة في هذه المجموعـة ، "زج" بـه الى كثير من العبثيّة ، بل إنّه الزمن باعث العبثيّـة ، الـذي سعى أبدا ً إلى التحرّر مـن براثنها سابتداع أساليب النمـو" والكفاح والكينونة في الحرّية والتقدّم" (٥) .

أمّا في مجموعة ((النّاي والريح )) ، فقد كانت قصيدة اللزمن فيها (( وجوه السندباد )) ، التي وقف فيها الزمن عند حبيبة الشاعر وقوفا ً تامّا ً ، ولم تشعر با لآثار (٦) التي خلّفها مصرور السنين على وجهه :

"عبت عنسي ،

والشواني مرضت ،

ماتت على قلبى ،

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۷

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ٧٣

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ٦٧

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ٦٥

<sup>(</sup>ه) جورج جَمَا ؛ خمسة من رجال الشكـر يحـيون ذكـرى الثـاعر العـربي اللبناني خليل حاوي ؛ ص : ٩

<sup>(</sup>٦) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ١٩٤

فما دار النهار" ، (۱)

وكان هذا التوقّصف للزمن في نظرها ، "حرصا ً منها عملى أن تشيح بوجهها عن التغيّر العقيقي الذي أحدثه مرور الزمن" (٢) . وكأنّها تتعمّد إنكار تحكّم الزمن بها وبحاوي ، فتسرد عليه ما كان من أيّام صباهم القديمة :

وهي تحكي ما حكتته ً لي مرار ً ،

وكأن" العمر ما فات َ على زهو

الصبايا وحكايات الصَّغار (٣)

بینما هو قد عانی مصرارة وطأة الصرَمن ، وثـقـل لیالیـه علیـه فی غربته :

مئرّة " ليلته الأولى

ومشرّ يومه الاوّل (٤)

وعانى لحظات سريعة خاطفة له ، لم تلببث أن زالبت (٥) ، عندما أراد أن يخبرج من الملَـلِ والوحـدة والغربــة التــي طئــوّق بهـا في (لندن) :

عمره ثانية عبر الثواني

يتلقَّاها ، وينسي ما عبر ، (١)

ونذا تمنسّي حاوي لو يبد مكانا ً يلغطي فيه عمره من زحف اللزمن القاتل للشباب والروح ؛ إمسّا بصمت ياتيه عن طلريق الملوت (٧) ، أو بِقَبوِ مُثْزُو بعيد (٨) .

لكنّه وجد هي النهاية الوسيلة التي يمكن بهما هزيمـة المحزمن ، ويعيد لنفسه الشعور بالمحيويّة والشباب ، وذلك هي ظفمل يكـون ثمـرة

<sup>(</sup>۱) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٩٥

<sup>(</sup>٢) د. إحسان عباس ، اتجاهات الشعر العربي المعاصر ؛ ص : ٨٥

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٢٢١

<sup>(</sup>٤) نفسه ۽ ص : ١٩٧

<sup>(ُ</sup>ه) د. إحسانٌ عبّاس ؛ اتباهات الشعر العربي المعاصر ؛ ص : ٨٥

<sup>(</sup>٦) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٠٤

<sup>(</sup>۷) نفسه ؛ ص : ۲۰۷

<sup>(</sup>۸) نفسه ، ص : ۲۱۹ - ۲۲۰

اتصاله بمحبوبته ؛ طفل يطيل من عمريهما بعمره ، ويردُّ دُمُّهُ الخِصْبُ في دمائهما :

‡سنّدي ا لائت**ق**اض با لائت**ق**اض

\_\_\_\_\_

غدا ً تخضر ً في أعضاء طفل.

عمره منك ومنسي

دمنا في دمه يسترجع

الخصب المغنسي ،

حلمه ذکری لنا ،

رجع لما كنسًا وكان ، (١)

امتا في مجموعة ((بيادر الجوع)) ، فكانت القصيدة التي اضطلعات بتصوير الزمن ((الكهف)) ، التي كادت حركته فيها تنعادم ، أو تساير ببطء شديد جداً (۲) ؛ وبرز ذلك في قول الثاعر :

وعرفته كيف تمطُّ أرجلها الدقائق ا

كيف تجمد عستحيل الى عصور (٣)

ذلك أنده بعد أن فُحِعَ بالوضع العربيّ ، الذي ظنّ بأنده سيتفيرٌ إلى الأفضل ؛ أحسّ بأنّ الزمن الذي تلبحر فيحه السحفينة العربيّة بطيء حداً ؛ وهذا البطء في المسيرة لا يمكنه النهوض بأمّة . كمحا شعر ببطء وثقل هذا الزمن على نفسه أيضاً ؛ ممّا أعباد لحه الشعور بعبثيّة محاولة التغيير ، وعبثيّة الوجود :

ماذا سوی کهف یجوع ، هم یبور ا

ويد مجوَّفة تخطَّ وتمسح ُ

النطِّ المُجوَّف في فتور \* ؟

هذى العقاربة لا تدوراً ؛ (١)

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۲۳ - ۲۲۴

<sup>(</sup>٢) د. أحسان عباس ؛ اتجاهات الشعر العربي المعاصر ؛ ص : ٨٥

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٧٩ ، ٢٨١ ، ٢٨٤ ، ٢٨٨

<sup>(</sup>٤) نقسه ، ص : ٢٨٨

- YET -

وعاد في قميدة ((العسازر ١٩٩٢)) يطلسب ملن ( المسليح ) إيلالاف الزمن الذي يقود والخعاء مظلماء ، وينتهي بالحياة إلىي المصوت ؛ إذ ما فائدة عودة الميَّت إلى الحياة من جنديد ، إذا كنان سيموت منزّة اخرى :

سمسّر اللفظة عمراء سرمديسّاء (١)

وعرض خاوي في مجموعة ((الرعد البدريح » إحساسه القديم بالزمن ، من خلال تصويره ابتعاد أمَّته عبن ركب الحضارة الإنسانيّة (٢) ، والتخليف الذي حجير علاول كثير ملن أبنائها ، ومنعهم ملن المُضِلَّ قَعْد ما صحو الرقي والسمو :

أدمغة كانت تعانى

هو'ل ما کان َ

وما سوف یکون'

هو ال آن.

ليحص من عمر الثواني (٣)

أمَّا في مجموعـة ﴿مـن جحـيم الكوميديـا ﴾ ، التـي أدرك فيهـا الشاعرُ وَهْمَ الانبعـاث والتغيـير ، فقـد كـان الـزمن فيهـا يتـلاشـي وينمحي (٤) ويغيب (٥) ، لائته زمن أهدره صاحبه في الحديث عن الأمل والرعد والبطل المغامر ، في حين كنانت النتائج الواقعينة مزينداءً من السقوط في متاهات الذلِّ والهوان :

يغتال عمري تعبُّ

أبلو مدار الزمن المهدور في الصدى أبراج دنيا من نسيج الوهم والصّدى (٦)

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۱۹

<sup>(</sup>٢) الرعد الجريح ؛ ص : ١٩ (٣) نفسه ؛ ص : ٦٦ – ٦٧

<sup>(</sup>١) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٠

<sup>(</sup>٥) نفسه ، ص : ١٣٣

<sup>(</sup>٦) نفسه ب ص : ۸۵ ، ۸۸

```
حلول البنِّ شي البصَّارة :
```

وحل البسارة البن

وأرغى همها ازرق" (١)

وجاء اللون الأخمر ليعطى ستة إيجاءات و هلي : اللدم والملوت ، والثوران والغضب ، والمحرارة العالية ، والحياة النضرة ، والحلب ، ولون سراج أخمر .

أمسًا صورة الدم والموت ، فجاءت في تسلعة ملواضع (٢) ، مقترنلة بعلاقات مختلفة تصبُّ جميعها في سركة الدم ، وحفن الموت . مصن ذلك قوله:

العنق العاجي نهر أحمر (٣)

وقوله :

فشقّت سحباءً حمراء حرّى

أمطرت جمراء وكبريتاء وملحاء وسموم، (٤)

كما عبّر عن التخفّر والغضب (٥) ، وعن لصون سلواج أحلمر (٦) ، في موضع واحد ؛ بينما ورد للد لالة على العرارة العاليـة في ثلاثـة اماکن (۷) و نذکر منها :

جسد رصيّعه السوط ومتميّر التديد (١٨)

وجاء موحياً بالحياة في موضعيتن الاترن فيهما بالتراب :

آه لا تغلثق على جسمى

تراباً أحمراً طري (٩)

فالتراب الأخمر عند حاوي - من وجهبة نظره الريفية - الأفضل

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۵۳

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ٨٢ ، ١٥٦ ، ٢٣٤ ، ٢٨٠ ، ٢٨٥ ، ٣٠١ ، ٣٠٤ ، من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٥٤

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٢٣٤

<sup>(</sup>٤) نفسه ي ص : ۸۲

<sup>(</sup>٥) نفسه ی ص : ۲۹۹

<sup>(</sup>٦) نفسه و ص: ۱۱۱

<sup>(</sup>٧) نفسه ٠ د ۲۹۹ ، ۳۳۰ ، ۳٤٩

و ص : ٣٤٩ (۸) نفسه

<sup>(</sup>٩) نفسه ؛ ص : ٣١٤ . الرعد البوريح ؛ ص : ٧١

```
لنمو المزروعات .
```

أمسًا توظيفه اللون الأحمر للدلالة على الحبُّ ، فكان مرتبطاً بالورد في كافّة المواضع (١) ، كقوله :

من منبع الشهب التي التمعت ا

حروفاً في الكتاباً

صهرت مدارات النجوم ُ

وتفتيحت عن وردة حمراء (٢)

وُوُرُدُ اللون الأسود عند حاوي أكثر من سواه ؛ إذ جاء في ثمانيةً وعشرين موضعاً ، دلسّت هي ظالبيّتها على صلورة الموت المظلملة (٣) ، بأشكاله المتنوّعة ؛ مثل قوله :

ئيّ ذكري ، ئي ذكري

\_\_\_\_\_\_

خلسفت مطرحها طعم رمادا

مطرَّح الشمص رمادا "وسواد" ، (٤)

وقوله :

وخصاد عمرك

خفرة سوداء يلعنها الربيع ، (۵)

وقوله :

أغمضت عينيئك على رمادا

أغمضت عينيكك على سواده (٦)

كما جاء اللون الامسود للتعبير عن لون مياه آسنة وسخة (٧) ،

<sup>(</sup>١) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٣٤٩ ، ٣٢٥ . الرعد البريح ؛ ص : ٩٤

<sup>(</sup>٢) الرعد البدريج ، ص : ٩٤ - ٩٤

<sup>(7)</sup> دینوان خالیل خاوی ؛ ص : ۸۱ ، ۱۵۵ ، ۲۶۳ ، ۲۵۹ ، ۲۹۹ ، ۲۹۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۳ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ١١١ ، ٩٧ ، ١١١ ، من جحيم الكوّميديا بْرَّسّ : ٢٠ ، ٩٩ ، ٩٩ .

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ُصٰ : ٌ٨٠ ، ٨٠ُ (٥) الرعد الجريح ۽ ص : ١١١

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٩٩ (٧) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٤٨

ولون طين عتيـق (١) ولصون مبغـرة البصـارة (٢) ، للتنطـير منهـا ، وإضفاء مسحة من الرهبة والخـوف ؛ وأخـيرا ً لـون الـدم المتجـلـّط ؛ في لاوله :

حمَّى جروح ُ

ودم" يسود" في البروح (٣)

ولـم تـاتِ صـورة للسّـون الأسـود ذات إيـــاءات مشــرقة ، إلّا في ﴿ رسالة الفقران من صالح إلى شمود ﴾ ، عندما تحدّث عن خيول الفتح الإسلامي السوداء ، المعروفة بقوّتها وسـرعتها ، وجمالها أيضاء إ

الهول؛ يطلئع من مهاوي الوعر

يبتلع المعابرا

وخيولكه السود المغيره ا

تعلو الشعاب إلى ذرى (٤)

أمسًا اللون الأخفر ، فكان في معظم المواضع التي جياء فيهيا ، معبسّراءً عن الحياة والخصب والنماء المتمشّل في الخفرة ؛ سواء أكان ذلك من خلال تعلسّقه بأسطورة ( العنقاء ) (٥) ؛ كقوله :

لو کان فینا جمرة خضرا

لثارت واستعالت خنجراء يصيح

من لهب أخضر في البروح (٦)

أو بأسطورة ( تمسّوز وعشتار ) (٧) ؛ مثل قوله :

كيف ظلست شهوة الأرض

\_\_\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۷۱

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ١٥٢ ً

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ٥٩

<sup>(</sup>٤) الرعد الجريح ؛ ص : ٩٥

<sup>(</sup>۵) دیبوان خطیل حصاوي ؛ ص : ۵۹ ، ۲۲۵ ، ۲۸۶ . الرعبد المجسریع ؛ ص : ۵۸

<sup>(</sup>٦) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٥٩

<sup>(</sup>٧) نفسه ب ص : ٩٤ ، ٢١٤ ، ٢٤٤

```
أو من خَلال السياق العام للنصّ الشعري (٢) ؛ كقوله :
                                         ما زال حبسّي مطراءً
                               يسفو على الانخضر في أرضى (٣)
كما عبسّر حاوي باللون الأخضر عن للون أوراق شجلر المحلور (٤) ،
ولون الجسد الميَّت العفين (٥) ، وليون للبِّية خيمية الخليفية (٦) ؛
   إضاطة إلى تصويره نمو الميسّت الذي لا يأتي بالنصب ؛ في قوله :
                                  امسحي الميت الذي ما برحت ا
                    تخفر " هيه لحية ، هخذ ، وأمعاء تطول (٧)
واستخدم الشاعر اللون الأصفر لإعطاء إيحاءات مختلفة بمنها
                         لون خميوم الكبريت الصفراء (٨) ، كقوله :
                         مضغة يجترّها الغاز الجحيميّ السعير،
                                              حشرجات تتعالى
                             سحباً مشراء في وجه القدير (٩)
كذلك استخدم هذا اللون لتصوير ورق الكتب القديمة (١٠) ، ولـون
           العلق الامشفر (١١) ، والرضوض الصطر والزرق ؛ في قوله :
                         يتفشيّي لطفاءً صفراءً وزرقاءً في بقايا
                                          حر
من جسوم شوهت (۱۲)
بينما جاء اللبون الأبيبض ، ليبدل وعلى النور (١٣) ، والبورد
                                   ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٩٤
                                                            (1)
 (Y)
                     ٣٢٥ . الرعد البريح ؛ ص : ٩٦ ، ٨٥ ، ١١٩
                                  دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۹۹
                                                            (٣)
                                             نفسه ؛ ص : ۲۹۵
                                                            ( )
                                             نفسه ؛ ص : ۳۵٦
                                                            (0)
                                من جحيم الكوميدية ؛ ص : ١٣٢
                                                             (1)
                                  دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۳۵
                                                             (Y)
                                        نفسه ، ص : ۲۹۹ ، ۲۹۹
                                                             ( \( \)
                                              نفسه یا ص : ۲۵
                                                             (1)
                     (١٠) نفسه ؛ ص : ٣٣٦ . الرعد البريح ؛ ص : ٧٦
                                  (۱۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۵۹
                                 (۱۲) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ۲۹
                                  (۱۳) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۵۳
```

شهوة خضراء تأبى أن تبيد (١)

ا لا بيض (۱) كإحدى صور الطهارة والبراءة ؛ وليدل على ليون الكفن الا بيض (۲) ، وليون الشيب رميز الكهولية (۳) ، وليون الشيراع الا بيض (٤) ؛ كما دل على الموت في ثلاثة مواضع (۵) ؛ نذكر منها قول الشاعر في قميدة ((العازر ١٩٦٢) ، عندما تمنست الزوجة الميوت بعد مرور سنوات على بعث زوجها (العازر):

غيّبيني في بياض صامت الامواج ِ

فيضي يا ليالي الثلج والغربة

هيضي يا ليالي

وامسخي ظلسّي وآثار نعالي ، (١)

كما عبسر اللون الأبيض عن الغيبوبة التي كانت تصيب الشاعر قبل أن ينطلق إلى عالم الرؤى البكر ، كصورة أخبرى من صور الطهارة والصفاء (٧) .

وصلور كلذلك لللون بقلال المستنقع فلي قميلدة ( عند البلمسّارة ﴾ (٨) ؛ فلي خلين كان اللدور الرئيسين اللذي أوحلى بله البياض، هو الظهارة والنظاء والصفاء ، في أربعة مواضع (٩) ؛ منها قول حاوي :

> هي لُهاث الشمعن وا لاأرفر الختسلنا ، وَغَسُلْنا

ني بياضٍ لاهبٍ أدمغَةً كانت تُعاني (١٠)

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۵۸ ، ۱۷۳

<sup>(</sup>۲) نقسه ؛ ص : ۲٤٦

<sup>(</sup>٣) نفسه و ص : ٢٠٥

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ٣٥٠

<sup>(</sup>٥) نطسه ؛ ص : ٣٣٤ ، ٣٥٥ . من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٥٩

<sup>(</sup>٦) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٣٣٤

<sup>(</sup>٧) نفسه ؛ ص : ٢٤٣ ، ٢٤٦

<sup>(</sup>٨) نفسه ؛ ص : ١٥٨

<sup>(</sup>٩) نفسه ؛ ص : ١٨٢ . الرعد البريح ؛ ص : ٦٧ . من جحيم الكوميديـا ؛ ص : ٢٠ : ١٣٦ (١٠)الرعد البريح ؛ ص : ٦٩

وقونه :

وبياض حلم الطفل (١)

وجاء الأرجواني ليوحي بلون الدم المنتشر فلي السلماء والأرض ؛ في قول الشاعر :

وإذا صوت يقول ا

عبشاء تلظي ستاراء أرجوانيساء

على الرؤيا اللعينه (٢)

وقوله في قصيدة ﴿ قطار المحطِّة ﴾ ، واصفاءً فجائع لبنان ، وأفاقله السلامة:

إنَّ الشجائع مزمنه ً

إن الغمائم ً

لون یاقوت ، جمان ، أرجوان (۳)

ونلمظ من شعامل حاوي مع الالوان التي وُردُتُ هي شعره ، كيف أعطي بعضها إيحاءات متناقضة ، بُلُغُت حدّ التناقض ما بين المصوت والحياة أحيانا ً ؛ وهذا الاختلاف برز من خلال السياق ؛ بمعنـي أنَّ الشاعر لم يعتمد فلاط على إيناءات اللون المتعارف عليها ، إنسّما أضاف إليه د لا لات وقدرات ، مصن خصلال شبكة العلاقصات الصنبي كصان جصزءاء مصن

٦ - الشبات :

وردت في شعر حاوي أصناف شتّى من أنسواع النباتيات ، استئفلّت في بناء بعض الصور الفنيّة ، كما استئفلسّت الالوان من قبل .

فقد استخدم الشاعر ( النخلة ) (٤) ليدلِّ بها على عالم الشرق ، و ( الطحلب ) (٥) و ( اللبللاب ) (٦) لإعطاء ملاميح أدق لصورة

<sup>(</sup>۱) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ۲۰

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۱۹

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٩ - ٢٠

<sup>(ُ</sup>٤) ديّوان خُليل خَاوَي ؛ صُ : ١٢ (٥) نفسه ؛ ص : ١٣ ، ١٣٢ (١) نفسه ؛ ص : ١٣

```
- YOE -
```

(الدرويش)البوذي القصابع في مكانت دون حصراك ، حصتى نصا عليت الطخلب ، والتفس حولت اللبلاب ؛ كما استخدم ( الصفصاف ) (۱) ليوحي بالظلال والسكينة ؛ و ( البيذار ) (۲) و ( العنطية ) (۳) عنواني لبدء موسم الخصب والنسماء ؛ و ( البوسين ) (٤) كلون مين الوان البمال ؛ و ( الارز ) (٥) ليشير بده إلى جبال لبنان ؛ إضافة إلى ( الزيتون ) (۲) الذي تشتهر به جبال ببلاد الشام ؛ و (النعنع البري ) (۷) كمورة للريف البكر ؛ و ( الظلظل ) (۸) كمادة مهيسة جنسيسا ، عندما تحدثت زوجة ( العازر ) عن المحاو لات التي بذلتها في سبيل أن تثير الشهوة في نفس زوجها فيواقعها . ووظسف الشاعر لفظة ( نبتة ) في قصيدة ﴿ في سدوم للمرة الثالثة ﴾ ، اثناء تصويره للحريق – الحرب ومصائبها – الذي اتني عملي كمل شيء في لبنمان ؛

```
يحترق المتراب !
يحترق العجر !
```

يحترق السحاب !

لا يلتقي ظل" على أرضها

من خيمة أو نبتة مورقه ١ (٩)

كما ورد ( الحوار ) (۱۰) كنوع من أنواع الشجر المحيط بالخامعة الانمريكية في ( بيروت ) ، الذي يعطي ظلا ً قليلا ً (١١) ؛ أممّا شجر ( السنديان ) (١٢) فأوحلي بقلق الثبات والانفراس فلي الارضد ح

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۳۲

<sup>(</sup>٢) نفسه ي ص : ٩٤

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ٢٥٤

<sup>(8)</sup> **ideas** ; or : 777

<sup>(</sup>ه) نفسه و ص : ۱۹۵

<sup>(</sup>٦) نفسه ۽ ص : ٢٦٣

<sup>(</sup>V) نفسه ؛ ص : ۲۹۹

<sup>(</sup>٨) نشسه ۽ ص : ٣٤٦

<sup>(</sup>٩) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٥٧ - ٥٨

<sup>(</sup>۱۰) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۲۸

<sup>(</sup>۱۱) نفسه ؛ ص : ۲۹۰

<sup>(</sup>۱۲) نفسه ؛ ص : ۱۸۱

```
- Yoo -
```

```
و(البيلسان ) بالظلال الوارفة (١) ، والبمال الأخسّاذ (٢) ؛ وجماء
                   شجر ( الفار ) كرمز للفرح (٣) والانتصار (١) .
واستخدم حاوي شجرة ( البهار ) كمادة كان يتاجر بها
( السندباد ) فلي ملوشع (٥) ، وفلي ملوضلع آخلر (١) ذكّلر بطعمها
اللذيذ ، كما قرنها بالطلفل ، وأعطأهما القدرة على بعلث الحيويّة
                                             والطالاة ؛ في قوله :
                                      من بهار الهند والطلطل
                                                هطسّرت رحیهه ٔ
                            في مروج الجمر مرّجئت عروقه (٧)
وورد ذكــر ( البرتقـال ) فــي زهــره (٨) وقشـوره (٩) ؛ و
( التفَّاح ) ليفف الصبيبّة الفجريتية السمراء (١٠) بو ( السنبل )
الذي صور الخصب المقتول هور ظهوره ، لائن ما نبت في السخابل كبان
                                   أضراس جراد ، وليس حبسّات لخمح :
                                      امسحي الخصب الذى ينبت
                                هي السنبل أضراص البراد (١١)
وجاء الشاعر بكلمة ( البراعم ) (١٢) ليوحي ببداية موسم الربيع
 وتفجّر الحياة من باطن الارض بو ( الزنبق ) (١٣) كعنصر جمال وحياة
وخصب ؛ و ( الزهر ) (١٤) كذلك ؛ وأتى ( الريحان ) لظلَّه ورائعته
                                  دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۸۱
                                                              (1)
                                                              (Y)
                                                              (T)
                     . الرعد الجريح ؛ ص : ١٠
                                             نفسه ب ص : ۲۲۸
                                                              ( )
                                   ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٥٤
                                                              (0)
د. ایلیسّا خاوي ؛ خلیل حصاوي فصي مختصارات مصن شخره ونسشره ؛
                                                              (1)
                                                     ص: ١١٥
   دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۳٤٦ . انظر : نفسه ؛ ص : ۱۹۳ ، ۲۰۳
                                                              (Y)
                                              نفسه ب ص : ۱۵۸
                                                              (\Lambda)
                                                              (1)
                                                             (1 \cdot)
                                        نفسه ، ص : ۲۲۵ ، ۲۲۲
                            من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٤٥ ، ١٤١
                      (۱۳) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۰۵ ، ۲٤۲ ، ۲۰۲
    (١٤) نفسته ؛ ص : ٣٤٤ . الرحصند البحسيريح ؛ ص : ١٣٠ . مصلن جنب
```

الكوميديا ب ص : ١٠٣

```
- YOY -
```

الزكيّة (١) ، وطول ساقه (٢) ؛ كما استُفدِم كمظهر من مظاهر الحيوية النابضة 6 والشباب والفتوّة ؛ في قول الشاعر :

النعنع البري يمرج في مطاوي

السشح

والريحان أدغا لا ً بأوديتي تهيج ۗ (٣)

أمسًا ( الورد ) ، فكانت إيحاءاته متعددة ، إذ ورد للد لالـة على الظلل الوارف (٤) - وهي رؤية نفسية وإحساس داخلي بظل الورد -ذي الرائحـة الزكيـّـة (٥) ، وعلى الشـيء البـميل (٦) ، وعـلى شـكل الرضوض ، وعلى الموت حلين تسلقط أوراقله قبل مقلدم الشلتاء (٢) ، وعلى المحبِّ مع اقتران ( الورد ) باللون الأخمر (٨) ؛ كما جاء بله حاوي كنصوع مصن الزهصور التصلي تعصيط بالمجامعية الأمريكيلة في ( بيروت ) (٩) . وأخيرا ً صوّر به ورد البنسّة الأرضية ، الذي ليس له شوك ؛ وذلك كما يعتقد أصحاب هذه الجنسّة :

"جنسة الائرض! هنا لا حيسة تبعوى ،

و لا دیتان پرمی سالحجاره ٔ

ههنا الورد بللا شوكي

هنا العراي طهاره، .. !" (١٠)

وهذا يقودنا للحديث عن ( الشوك ) ، الذي وظَّفحت حاوي لإعطاء معاني الألم والوخز (١١) . واستخدم كذلك ( الكرُّمـَة ) رمزاءً للعمر الطويل (١٢) ، وجلعل عنالهيد العنلب المتدليّلة منها ثريّلاتات

دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۵ ، ۵۳ ، ۹۵ (1)

نفسه وص: ۱۲۵ (Y)

نفسه ، ص : ۲۹۲ - ۲۹۷ (T)

نشسه یا م : ۱۵۸ ، ۱۵۸ (£)

الرعد الجريح ؛ ص : ٨٤ (0)

دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۱۸۳ ، ۳۶۸ نفسه ؛ ص : ۳۶۹ ، ۱۷۳ (1)

<sup>(</sup>Y)

نطسه ؛ ص : ٣٢٥ . الرعد الجريح ؛ ص : ٩٤ **(**A)

دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۲۸ (1)

<sup>(</sup>۱۰) نفسه ؛ ص : ۱۱۱ -117 -

<sup>(</sup>١١) نفسه ؛ ص : ١٥٣ ، ١٧٧

<sup>(</sup>۱۲) نفسه ، ص : ۱۸۱

متوهمه (۱) .

ويلتق باسم (الكرمة) اسم آخر لها ، هو (الدالية) ؛ وقد جاء ليذكّر بالخمر التي تصنع من عنبها ، عندما تحدُّث الشاعر عن ايّامه التي أمضاها في السُّكُر ، علّه ينسى ما حوله من إحباطات (٢) ؛ كما مُوّرت الدالية في موضع آخر ، بكثافة فروعها الطويلة المتشابكة التسي حجبت الضوء (٣) .

ومن الفاظ النباتات التي لاتحامل د لا لات أو إيحاءات بلون أو رائحة أو شكل مميّّز ، خارج سياق الجملة الشعرية : شجرة ، شمر ، ادخال ، خابات .

أمّا لفظة (شجرة) ، فلم تأت لها صورة جميلة أبداً . إنّما جاءت من خلال القرائن ، شجرة مسمومة (٤)،أو شجرة خرق عتيقة (٥) . في حين جاءت صورة ( الثمر ) متراوحة بيان التعبير عن ثمار الخاصب اليانع البيّد (٦) ، وبين التعبير عن الثمر المرّ (٧) المعقّلين (٨) الذي يبثّ السموم ؛ في قول حاوي :

ما رویئت من شمرے

يشفِّ عن السموم ا

وبَــُئـو \* ت من شمر يشف عن

السموم (٩)

بينما صبوّرت (الادخال ) - فلى شلاشة مبواضع - خلزارة الشيء وكثرته (١٠) ، والمكان الذي تعيش فيه الوحلوش الادميّلة المفترسة في موضعين آخريـُن (١١) . أمّلا (الفابات) ، فهلي إمّلا مكان مظللم

and the second second

<sup>(</sup>١) الرعد البويح ؛ ص : ١٣٥

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ۲۹ ، ۲۰

<sup>(</sup>٣) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٨١

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ١٥٩ ، ١٦٢

<sup>(</sup>٥) نفسه بص: ٢٠٥

<sup>(</sup>٦) نفسه ب ص : ١٧٦ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٥٤

<sup>(</sup>۸) نفسه ب ص : ۲۸۱

<sup>(</sup>۹) الرعد البريح ؛ ص : ۱۳۴ – ۱۳۰ (۱۰) دیوان خلیل حاوي ؛ ص: ۲۹۷ ، ۳۳۰ . من جحیم الکومیدیا ؛ ص:۱۲۷

<sup>(</sup>۱۱) ديوان خمتيل خماوي ؛ ص. ۱۲۰ ، ۱۲۰ . من جمتيم العوسيدي (۱۱) نفسه ؛ ص : ۲۳۷ . الرحمد البريح ؛ ص : ۲۰

مخيف (۱) ، أو صورة جميلية للطبيعة (٢) ، أو وصلف للمحدن العربيسة وعواصمها (٣) ، عندما تنهض من جديد ؛ من ذلك قول الشاعر : يزهو بغابات من المدن الصبايا (٤)

ويمكن مسلاحظة تحكيّم بعض الانسماء المحدّدة للنباتات ، في طبيعة الصورة التي وردت فيها ، بينما كانت لحاوي حريسة أكبر في التعامل مع الائلطاظ التي أوردناها آخراءً .

## ٧ - الحيوان :

نجد عند حاوي كثيراً من ألفاظ الحيوانات المتنوعة (٥) ، التي ساهمت في إغناء الصور التي جاءت فيها ، وذلبك مبن خبيلال استغلال الشاعر للمعاني والإيحباءات التلي يمكلن أن تنقلها هلذه الألفاظ للقارىء ؛ إضافمة إلى طبيعة السياق الذي ضميها .

وقد بلغ عدد اسماء الكائنات الحيّة المختلفة ، اربعة وثلاثيلن اسماء وهي :

– الثعلب : استخدمه حاوي للدّ لالة على الشخصيّة المبـتزّة المحـتكرة المستغلبية لجهلد ومسال الاخبرين على طلريق المكلر والدهناء (١) ؛ وعلى المحتالين والغشّاشين (٧) .

- الدبِّ القطبي : وجاء للتعبير عن النوم العميدق الدني تغبطُّ فياه ا لا ُمَّة العربيَّة ، مثناسية همومها ومشاكلها ، واضعة نفسها في قمقم منعها عن المضيِّ قدماءً في ركب الحضارة :

وغفو نا غفو دب قطبي "

كهفه منظمس ، أعمى البدار \* (٨)

<sup>(</sup>١) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٥٦ . الرعم الجريح ؛ ص : ٢٠ . من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٨١

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۹۱

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١٨٢ ً. الرعد البريح ؛ ص : ١١٩

<sup>(ُ؛)</sup> ديوان ُخليل خاوي ؛ ص : ١٨٢ (ه) لم أظسمّ الحيوانات التي وردت إلى أنواعها العلمية ، لأن ذلك ليم من اختصاص هذه الدراسة ، إضافة إلى أنَّ التقسيم البيولوجي لا دخل له في الدراسة النقدية الأدبية ، لأنَّه لا يُخدمها ً.

<sup>(</sup>٦) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٨ ، ١٢٥ . الرعد البريح ؛ ص : ١٦٦

<sup>(</sup>٧) نفسه ؛ ص : ۹۹

<sup>(</sup>٨) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٨

- الغربان : جماءت كرماز للشاؤم والنصراب (١) ، وصورة للجواسيس والعمالاء الذين يتستشرون بالليل لتنظيذ مآربهم ؛ لأنّ الغراب أسود

اللون . وقد وردت هذه الصورة في قول الشاعر :

"سوف لن يحكي : رفاق العمر ِ

"غربان الضمير"

"وجواسيس السقير" (٢)

- البومة : دلّت لفظة ( البومة ) في شعر حاوي كلّه ، على ما تعارف عليه النّاس من أنّها نذيـر شحوْم ظرنـه الشاعر بـالموت (٣) ؛ إلّا في موضع واحد جاءت فيه لتدلّ على بشاعة المنظر :

خلوة البجيّ

ترى من مطّ ثدييها إلى البطن ِ

وألوى أنفها منظار بومه ؟ (٤)

- الذباب : وردت لتدلّ على عبثيّة الحياة التي صوّرت من خلال تمضية الوقت هي صيد الذباب :

ليتني ما زلت ه في الشارع أصطاد الذباب ا

أنا والأعمى المغنسي والكبلاب (٥)

وكذلك كحشرة ضارة مزعجة (٦) ، صغيرة حقيرة (٧) .

- الكلاب : حملت أغلب العصواضع التصي جماءت فيهما ، معاني الفتمك والقتل والافتتال والافتتال (٨) ، ووردت فصي مصوضعيئن لتعدل عملي الكلاب الضالقة (٩) .

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۸ ، ۳۰۰ . الرعصد المجصریح ؛ ص : ۱۱۲ ، ۱۱۳ ، ۱۱۳

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۵۱

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ٨١ ، ١٤١ ، ٢٣١ . الرعد الجريح ؛ ص : ٣٣ ، ٣٣ . من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٥

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ۽ ص : ٣٤

<sup>(ُ</sup>ه) نفسه یص: ۲۵

<sup>(ُ</sup>٦) نفسه ؛ ص : ١٥٩

<sup>(ُ</sup>٧) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٩٦

 $<sup>(\</sup>lambda)$  دیّوان خٰلیل حّاوی ؛ ص : ۳۰۰ . من جحیم الکومیدیا ؛ ص : ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۷ .

<sup>(</sup>٩) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ٤٥ ، ٣٠٣

```
- الذئاب : عبسّرت أيضا ً في الأغلب عن وحشية الفتاك والقتال (١) ، وأضيف إلى ذلك في موضع آخر صفة الغدر (٢) ؛ كما رماز با الشاعر - على لسان شجرة الدر - إلى المعرّي (٣) .
```

وقلد خرجلت صلورة اللذئب ملن إطارها الانسود الموحلي بالقتل والوحشيّة ، عندما وصف حاوي لهوّة وكثرة الائلفاظ التلي كان يكيلها للائذناب الخونة ؛ في قوله :

وطالما ثار ته ، جلدته الغول ً

وا لائنناب نسي أرضي

بصلقته السمّ والسّباب ،

فكانت الالهاظ تجري من فمي

شلال قطعان من الذناب ، (٤)

كما صوّر الشاعر خال الإنسان الشحريد الندي يطلب الرحمـة فـلا ينالهـا ـ بـالذئب الطريـد الفـائف الـذي يعـوي باســتمرار لشــدٌة رعبه (۵) .

- العنكبوت: أوحت العنكبوت بعدة معان، بي هي : الوهن والضعف (١) ، المكان المهجور (٧) ، والمعوت (٨) ، والاثناس الصغنار والمحتالين ، اللاعبين على حبال الكلمنة والفكر ، المنتفعين بالعقبائد لندمنة مناذلهم الفكرية (٩) ؛ في قصيدة ((مناخ )) في قول الشاعر :

مدينة العناكب

\_\_\_\_\_

تموته عنكبوت ،

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۰۹ ، ۱۰۹ ، ۱۰۹ ، ۹۳ . من جحیم الکومیدیا ؛ ص : ۱۲

<sup>(</sup>٢) نفسه ب ص : ١٤٥

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١٥٢

<sup>(</sup>٤) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٦١

<sup>(</sup>٥) نفسه ؛ ص : ۹۱

<sup>(</sup>۵) تفسد : ص : ۲۷ (۲) نفسه : ص : ٤٧

<sup>(</sup>٧) نظسه ؛ ص : ٩٧

<sup>(</sup>٨) نفسه ۽ ص : ٧٤

<sup>(ُ</sup>هُ) د. إيليتاً حاوي ؛ خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ۲۱۳

```
تموته والعناكبه
```

رسولئهام يموت (۱)

- الحوت : سُوَّر الزمن المسيطر على الحياة ، الذي يخنق كلَّ مـن يعيش بداخله (٢) ، لأنَّه زمن طارع .
- الفقّاش: عبسّرت الفقيافيش عن المكان المظلم المهجور (٣) ، وعن أحاسيس النيوان الغريزية بالكوارث الطبيعية قبل حدوثها ، في مشهد تدمير ( سدوم ) (٤) ، وعن القوة الشريرة التي تتحكّم بالشعفاء المتفاذلين وتمصّ دماءهم (٥) ؛ كما جاءت لتصوّر بثاعة منظرها مقارنة بفراخ النسر ؛ في قوله :

طلالهم يولد خليّاشاء عجوز (١)

- الفأر : مُوّرت الفخران الناس الاخستاء الانصدال (٧) ، وعبدت عن الكائن الذي يعيش في الالقبية والائماكن المظلمة التي تنعدم فيها الشروط السحية لتواجد الإنسان ؛ كالسجن الذي كانت فيه شخصيتة قصيدة ((السجين ) ، الذي بلغ من الضعف والانحلال حدّاء جعل الفئران يبعثرون عظامه في أنحاء سجنه :

قبل أن تنحلُّ أشلاء السجين ُ

ر مصّة ، طيناءً ، عظاماءً

بعشرتها أرجل القيران ِ (٨)

- عصفور : جاء كأحد مظاهر الريف الجميلة (٩) ، واحتواثه على عنصر البراءة (١٠) .
- حرباء : دلِّت على البشاعة ، وتلوُّن الوجوه المستعارة التـي كـانت

<sup>(</sup>۱) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ۸۱ ، ۸۲

<sup>(</sup>۲) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۴ ، ۱۸

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ٦٧

<sup>(ُ \$ )</sup> نفسه بُ صَ : ٨١

<sup>(</sup>ه) نفسه ؛ ص : ١٢٠ . من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٢٩

<sup>(</sup>٦) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ١٣٦

<sup>(</sup>٧) نفسه ؛ ص : ١٣٢ . من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٣

<sup>(</sup>٨) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٧٤

<sup>(</sup>۹) نفسه ؛ ص : ۱۰۶

<sup>(</sup>۱۰)نفسه باص: ۳٤۸

للشاعر ور**فاقه مجوس الشرق ، وظنّها اسحاب البجنّية ا** لا<sup>ا</sup>رضيعة الخنعـة يمكن إزالتها (١) .

- القمل : جاء في تكوين صورة البوذي ّ التي دلسّت على القذارة ، ممًّا أعطى القمل البيئة المناسبة للعيش والتكاثر والتغيثي على دم هيذا البوذي ّ (٢) .
- النسر : اتصل ذكره باسطورة ( العنظاء ) في موضعيئن (٣) ، وعبتر في موضع آخر عن الافتراس (٤) .
- التمساح : عبّر على الطتلك والقتل والتدملير (٥) ، وعلى العبرز عن إتيان فعل أو حركة مهما سُهُلُتُ (٦) .
  - السمك : صورٌ رائحة الموت المنتنة (٧) .
- الديك : جماء استخدامه عاديسًا ً ، ودل ّ على بداية بزوع الفجر (٨).
  - العقاب : صوّر القوّة المسيطرة الشريرة (٩) .
- الأخطبوط: استعمله الشاعر بسبب التشابه الشكلي بين تمدّد الفياب والتفافه حول المرء ، وبين تمدّد أذرع الأخطبوط والتفافها حصول فريسته (١٠) ؛ كما وردت لتصويصر انعدام الرؤية عندما يضحبي، الأخطبوط في محارة (١١) .
- النمر : عبسر عن الذكتر الغيور جدا ً (١٢) ، وعن الشهوة الجنسيسة النامنية (١٣) ، وعبن الإنسيان البذى يمارس البنس بوحشية وعنف في قصيدة ﴿ العازر ١٩٦٢ ﴾ ؛ في قول الشاعر :

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۱۲

<sup>(</sup>٢) نفسه ؛ ص : ١٢٢

<sup>(</sup>٣) نفسه ؛ ص : ١٣٦ . الرعد البوريح ؛ ص : ٥٧

<sup>(</sup>٤) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٦٦

<sup>(</sup>٥) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲٦٦ ، ۲٦٨

<sup>(</sup>٦) نفسه ، ص : ١٥٩ ، ١٦٢

<sup>(</sup>۷) نفسه یاص : ۲۸۰

<sup>(</sup>۸) نفسه باص : ۳٤٠

<sup>(</sup>٩) الرعد البريح ؛ ص : ١٠٢

<sup>(</sup>۱۰) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۱۴ ، ۲۱۹

<sup>(</sup>١١) الرَّعدَ الجرَّيحِ ؛ ُّصُ : ُ٤٧

<sup>(</sup>۱۲) ديوان خليل جاوي ۽ ص : ۲۳٤

١٣٤) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٢٤

كان من حين لحين.

يعبر الصحراء ً قو لاذ " مئتمسّي ،

خنجر" يلهثه مجنونا" وأعمى

نمر يلسعه الجوع فيرغي ويهيج \* (١)

- الطبير : بمنا أنَّ لفظتة ( الطبير ) ، لا تعنني نوعاً مجنداً من الطيور ، فقد جاءت د لا لاتها مختلفة حسب السياق الذي وردت فيه ؛ فدلّت على أحبد المظناهر الجميلية للطبيعية (٢) ، وقبدرة الطائر الغريزية على تحسّس كوارث الطبيعية قبلل حدوثها (٣) ؛ واستتُغلبّت منها - هي إحدى الصور - خاصية الطيران التي تتميّز بها (٤) ؛ كما أوحت بالمستفعفين الذين تعرُّفت بيوتهم للخراب والدمار (٥) .

- الكيل : وقد جاءت بميفتيئن : كيل البحر ، وعليّرت علن الالتهام وا لافتراس في موضع (١) ، وعن تلدفيّق العبوييّلة والنشاط فلي ملوضع آخر (٧) ؛ والصيغة الثانية أعطلت معنلي الخبيل العاديدة ، ورميزت لخيول المفول تارة (٨) ، ولخيول الطتح تارة أخرى (٩) .

- البحراد : عليّر علن إيماءاتـه المتعللوف عليها ، وهلى التهام المزروعات وإبادتها (١٠) .

- الطاووس : رَمَعَز إلى كبلّ عميضل ظخالم مسختبدّ ، يسخنزف خجيرات أنسته ، مقدماً لها نفسه بمظهر حسن كالطباووس ، بينمنا هنو نفاينة من الداخل ؛ وذلك في قول حاوي :

> وه و واری ، اری الطاووس <del>یبدِ</del>ر هي مَراوِح ريشورِ

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۲۲

<sup>(</sup>٢) من جمّيم الكوميديا ؛ ص : ١٢٧

<sup>(</sup>٣) ديوان خليل حاوي ؛ ص : ٢٦١

<sup>(</sup>٤) نفسه ؛ ص : ۲٤٨

<sup>(</sup>٥) نفسه

<sup>444</sup> 

اٍ ص : ٣٣٦ . الرعد البريح ؛ ص : ٦٥

<sup>(</sup>٩) نفسه ب ص : ۲۹ ، ۹۳ ، ۹۳ ، آ ، ۱۰۸

<sup>(</sup>۱۰)دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۳۳۹ ، ۳۳۹

```
فی صدرہ ثدیان
                                    ثديان يأكئل منهما عسلاء
                                ويحصد منهما ذهباء وعاج (١)
- الوعل : عبّر عن القبوة والحيويّـة والشباب (٢) ، وعبن الطاقية
                                        الجنسية المتاجية (٣) .
                          - العقرب : أخذ منها حئر ُقة سمّها (٤) .
- العليق : استخدم صورته المعروفة با لالتصاق بالجلد الامتصاص
                                                      الدم (٥) .
- البجمل : كان استخدامه متأثّراءً بالشعر الباهلي فلي وصلف الرحلية
إلى الممدوح على جيمل قسوي" لسه قسدرة كبييرة عللي تحبييل المشياق
                                      والصّعاب ؛ في قول الشاعر :
                                   دربي إلى البدويّة السمراء
                                           تعصى وليص يروضكها
                          غير الذي يتقمَّص الجمل الصّبور (٦)
            - الأسد : عبّر عن القوّة وشدّة البأس وثبات النظا (٧) .
                   - الفراشات : إحدى عناصر الطبيعة الجميلة (٨) .
                     - الحمام : أُخذت من ناحية جمالية أيضا ً (٩) .
                - الهرّة : دلّت على الأنوثة والمكر والدهاء (١٠) .
                              (۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۱۸۲ ، ۱۸۳
           (٢) نفسه ؛ ص : ٢٩٧ ، ٢٩٧ . من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٨
  (٣) الرعد البريح ؛ ص : ١٣٧ ، ١٣٨ . من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٣٨
        (٤) الرعد الجريح ؛ ص : ١٣٦ . من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١١٥
                                    (۵) دیوان څلیل خاوي ؛ ص : ۱۵۹
                                               (٦) نفسه ؛ ص : ۱۷٦
                                       الرعد البريح ؛ ص : ١٢٥
                                                              (Y)
                                    (۸) دیوان خلیل حاوی ؛ ص : ۲۰۳
                                  (٩) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ١٠٣
                                              (۱۰) نفسه ؛ ص : ۱۵۲
```

- الأفعلى : وردت الأفعلى طلي شللاث صيلغ : الأطعلى ، الأفعلوان ، المحيلة . أمّا ( الأطعلى ) فدلّت على السلم المميلة (١) ؛ وجاءت كاحد العروض التي تقدم عادة في ( السيرك ) (٢)، ورمزت إلى اليهود؛ في قول الشاعر :

يفرب الكطار ، أبناء الأطاعي (٣) بينما جاءت صيغة ( الأطعوان ) لتوحي بالتمدّد والتلوّي والالتفاف حول الآخرين (٤) ، وكذلك بالسمّ والموت (٥) .

وارتبطت ( الحيّة ) بقصّة إطوائها لحلواء وآدم باكل الثمرة المحرمة (٣) ، كما عبّرت عن طتنة المرأة وشهوتها وإطوائها (٧) ، وعن رفية التسلّل والمكر والدهاء (٨) ، وعن السمّ القاتل اللذي تبخّه صاحبة الشكل الجميل ؛ في قول حاوي :

وفي مناخ الصفر

والأدغال والدوالي

وحيث تزهو المحيسة الرقطاء (٩)

وجاءت بصيغة المثنسّى ، لتصور جسد البجاريـة المتلـوّي النحـيل ، وفتنتها وإغراءها (١٠) بكما أخذ منها شكلها النارجيّ المتعرّج لوصف نهر ( النيل ) (١١) .

ومن الاستخدامات العجيبة الخارجة عن إطار السلبيّة للحبّ . تصوير حاوي لتسلسّل الغضب والحقد والرغبة في الانتقام ، إلى صدور أبناء المخيّمات الفلسطينيّة ، على شكل حيّات تكتنز اللهيب ؛ فـي

<sup>(</sup>۱) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۳۶۸ ، ۳۹۰

<sup>(</sup>۲) نفسه ؛ ص : ۱۹۱

<sup>(</sup>٣) الرعد الجريح ؛ ص : ٩

<sup>(</sup>٤) دينبوان خيليل حصاوي ؛ ص : ٢١٤ ، ٢١٩ ، ٣١٧ . مين جمعيم الكوميديا ؛ ص : ١٣٠

<sup>(</sup>۵) دیوان خلیل حاوي ؛ ص : ۲۳۱

<sup>(</sup>٦) نفسه ؛ ص : ١١١

<sup>(</sup>V) نفسه ؛ ص : ۲۳۶ ، ۲۳۹ ، ۲۳۶ ، ۲۳۶

<sup>(</sup>٨) نفسه ۽ ص : ٢٥٣

<sup>(</sup>٩) من جحيم الكوميديا ؛ ص : ٨١

<sup>(</sup>۱۰)نفسه ؛ ص : ۱۲۶

<sup>(</sup>۱۱)نفسه ؛ ص : ۱۳۳

```
قوله :
```

طوبي لشارات ٍ تولسّد في صفار

التنيّ

أعمدة كبار ،

\_\_\_\_\_

تنسلّ في أعضائهم

عَلْقَتُدا ً من التيسّاتِ

تكتنز اللهيب

ترمي بهم سيالا ً

يفجيّر جوف تنسين غريب (١)

وهكذا ، استخدم حاوي صورة الحيوان من خلال إيحاءاته الممتعارف عليها ، ومن خلال إكسابه ابعادا ً جديدة لم تطبرق مان قبال ؛ وهاذا يعد ً تجديدا ً ، ليص في مجال الشعر العربي القاديم فحساب ، وإندما في توسيع آفاق الصورة الفنسية الحديثة أيضاءً .

<sup>(</sup>١) الرعد البويح ؛ ص : ١١٥

## الخساتسمة

بعد أن طوطنا في عالمي حاوي الطكـرى والشـعرى ، تبيـن لنـا أن الشاعر التزم على الدوام بقضايا أمته ، وحمل همها في صـدره ؛ فـرح لفرحها ، وبكى لبكائها ، وعاش أسيرا ً لكل ما أفرزته مصـيرة الأمـة العربية خلال حياته .

ولقد كان هذا الالتزام ، الرافد الأول في دعـم كيانـه المفكـري والطني ، إلا إنه في الوقت نطسه ، كان السبب الذي قضـي فيمـا بعـد على كثير من جماليات الصورة الطنية ، وقضى عليه إبضاء .

قحاوي أراد لنفسه أن يكون المخلص ، العضمي بحياته في سبيل أمته إ من أجبل ذلبك سافر مع (أوليس) إلى عالم الشرق ليعود بالمعرفة، لكنه فشل إ وتقمص روح (السندباد) الجوالة ، كي يقوم برجلات يعود منها متظهرا من كل منا على من جنمود وقيدود هدمت مافيه ، وخشي أن تقوم بهدم مستقبله . جعل من نفسه جسرا تعبر عليه أجيال الغد العشرق ، وعاد بثوب (بروميثيوس) المتمنزد على العنداب والموت ، و (العنقاء) الرافضة للمنوت الأبيدي إكبل ذلبك من أجبل النصول على الرؤيا التي تخترق النزمن ، وتقهر المنوت . لكنبه ليم يستطع التخلص من شبح (ألعازر) ، وشراسة (المغول) ، و (بومة) الشؤم والخراب ، و (الزمن) الذي جمد الثواني ، ومهره في جوف حوت ، في سجن تبعثرت فيه عظامه ، وتناثرت اعضاؤه .

وإذا كان حاوي قد هـزم فـي النهايـة ، وتدوق مـرارة والعحدز والاستسلام ، فإنه أحص أحيانا عليه بزهو النصر والفرح ، والاستبشار ب وربما كان لذلك دور كبير في تعميق جروحه وماساته ، إذ ما أصعب أن تعقد آما لا عظيمة على شيه ، وتكتشف أنه زائف مزور عميل ب من هنا وجدنا ذروة التشاؤم عند حاوي المتمثلة في مجموعتي "بيادر البجوع" ، و "من جحيم الكوميديـا" تولـد مـن رحـم ذروة تطاؤلـه المتمثل فـي مجموعتي "الناي والربح" ، و "الرعد الجربع" .

Text S

وقد استطاع الشاعر من خلال رؤيته الطكرية السابقة ، أن يوجد تناسقا وانسجاما كبيرين بين الفكرة ، والسورة الشعرية المجسدة لها ؛ فلم نر له رموزا مشرقة في جو تشاؤمي ، ولم نجد لله عبارات محبطة في مناخ تفاؤلي ، فجملله الشعرية للم تكلن تخائما بذاتها لذاتها ، إنما كانت ملتحمة مع المفمون ، مندمجة فلي تجربلة الشاعر المستمدة من واقعه المحيط .

قالشاعر على المحيد الفني تقوق ، ووهق هي معظم قصائده فنيا ، الانه كان حريصا على اندظام الصورة الجزئية بكافة ابعادها بالصورة الكلية ، مما جعله هي أحيان يستخدم رمـزا أو تشكيلا بشكل ظير سليم ، يكون منسجما عمع النص الشعري ككل ، لكنه لا يتوافق مع اسل الطكرة الذي انتزع منه هذا التشكيل ؛ كما حدث فـى توظيفـه لحادثـة (مريم المجدلية) مع (المحسيح) في قصيدة "لعازر ١٩٦٢".

إلا إن الماخذ الرئيس على (خليل حاوي) ، كان في مرحلية ثقافته التي استمد منها صوره ؛ همسادرها الدينية والتراثية ، لم تكن تسمد أمام الزمن ، إنما كانت تتساقط الواحدة تلو الأخرى ، عبر سنين مسن النصب والجدب ، الذي انتصر هي النهاية .

كما إن الشاعر في آخر مراحل حياته الفنية ، فقد التواصل بينه، وبين ظارىء شعره ، وانكفا على نفسه يجتر مـرارات أمسـه ، مصـدراً تمتمات شعرية ، بعضها يكاد أن يكون مفهوماً ، وبعضها الآخر يغلف الغموض ، والإيفال في عالم الذات السحيق ؛ وقد بـرز ذلـك فـي بعـض قصائد "من جحيم الكوميديا" ، والقصائد التي تلت هذه المجموعة .

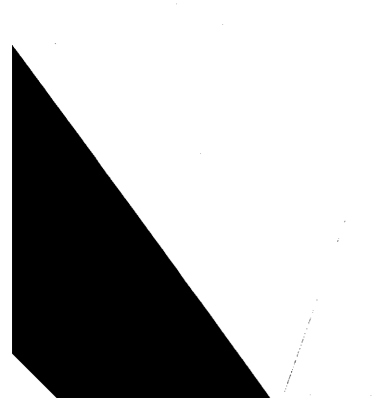
وبما اننا اخذنا على الشاعر ظاهرة التصوطيف العرجلي ، كنقطة فعفر بادية عنده ، إلا إن رموزا كثيرة تكررت في أكثر مصن مصوضع ، وتعددت اشكال ظهور رموز أخرى ، كرمـز (البدويـة السعراء) العوجب بالحياة البكر البريثة ، الذي انتهى بـه المطاف إلـي رمـز (زوجـة إلعازر) الموحي بالحياة المهزومة أمام براثن الموت والخراب .



- YT9 -

وهي الختام أقول ، إن إخطاقات الأمة اعربية ، اثرت كثيرا " في أشعار حاوى ونفسيته ، لكنه في آخر حياته الفندة ليم يستطع أن يتفاعل مع الاحداث ، ويعبر عنها ، لانها كانت أقدوى منه ومن عباراته ، خاصة أحداث لبنان وحربها الاهلية ، التي أطفات آخر شعاع أمل كان يمكن أن يشتعل في صدره من جديد ، لكنها أدت إليي إطفاء شمعة حياته عام ١٩٨٧ . ولن أطيل الناتمة كثيرا " ، فمعظم الابيواب والفصول في الرسالة انتهت بناتمة خاصة بها ، حتى لا يقتحم صدورنا وعقولنا العلل والسام من تكرار المعلومات واجترارها ، اكتفى بهيذا

والسلام طليكم ورحمة الله وبركاته



Text Stamp

ملحق (۱) قصائد (خليل حاوي) التي نشرت كاملة قبل مجموعة (نهر الرماد)

```
1484 / 1484
```

يهوه او اهريمان

إله وأيِّ إله كؤود ً

يرود يرود الوجود

يجرّ البريء إلى أسره ِ

ويضمك في سرّه ِ

فما أنسّة الموجسع

سوی نغم ِ ممتیع ِ

لمن له عبِر ٔ س بموت الورود ٔ

كؤود وأيّ إله كؤود ً

\* \* \*

أما من يد فوق تلك اليد

تمدُّك يا معتدي

أما من شعاع ينير ً

ويجلو منك الضمير٬ ؟

ضميرك أم عتمة لا تعي

لك الويل ً يامشجعي

شبابي وياللشباب" !

حرمته حتى الاماني الكذاب ا

ولفستت غدي

رؤی شرتعي

کل ؓ حُلْم ِ ندي

أما من يد طوق تلك ً البيد ِ

\* \* \*

لثن تك من يرهق الأعصرا

يشورط فتعنو الذرى

وتندى البباه ً

تصعصد آلامها لهي صلاه ا

تصعتد آلامها لهي ندم وانتي وجو والالم وانتي وجو والالم وانت المضاء وانت المتدم وانت المتمات في غمرات الشلاء وانت الممت فوق ابتهال الورى وانت الذي أرهق الاعمرا وأوهى الوجود واوهى الوجود وانت اله كؤود \*

<sup>\*</sup> د. إيـليا حـاوي ؛ مع خليل حاوي فـي مصـيرة حياتـه وشـعره ؛ ص : ٣٤٢ – ٣٤٢

190.

قربان البسد

أتعبني طيف الحنان البري

ياليتها تزدري

او ليتها تخدع ا

يهون الله تجهو - الجفا الموجع ا

حنانها الفاتر ما ينفع ً

وفي عروقي اصطخاب

حبتي . رغابي ، كبرياء الشباب

ناءت بها الأفلع

حلمي إذا أهجع ً

يعلثني وهماء بما يبدع

أضم ' أشباحا ً تلظَّي ، وما

اضمته يفني ويبقي الظما

مرارة في القلب والخاطبر ،

والصبح لا ينهل ّ هي ناظري

إ لا ّ والقص الجمال ْ

يمرّ بي في موقف طافبر

يهتفه : هيسًا ياانسير المحمال :

ستمتها ربسّي ، سئمت الخيال

\_ \_ \_

سئمتئها تحنو ، وما أجتدي

إن مسحت باليد ِ

عن شحوبي والضنا المجهيد

ستمتها ، ما الحبِّ مهما سما ؟

اليس حبّ الإله •

من جسد قربانئه، والدما

خمرتكه المشتهاه ؟ ؟

باردة الائحشاء ما أظلما من يكتفي بالوهم يا بارده والمنطي بالوهم يا بارده والمنين ، أين الانفلئع الواجده والين وهج الشغور واين وهج الشغور والمنتف ما أبذل والمنات الصدور والمنتاق أن يفنى بها الجدول والمنتف المدور والمنتاق المدور والمنتاق والمنتف المدول والمنتف المدول والمنتف والمنتف المدول والمنتف والم

\* \* \*

<sup>\*</sup> د. إيليا حاوي ؛ مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ٣٥١ – ٣٥٢

إشر اق

من ندي "الصحو أهوائي ، ومن نسمة هجر ، من صفاء علوي "فاض في ليلة تخدر ، ورؤى الليل بقلبي سلسلت جدول خمر ِ فتسقت فيه وروداء وأشاعت خفق عطر ِ

حلمي أول حلم للهوى في صدر بكرٍ ، حلم الكرمة عذراء بسكب وبسكرٍ حلم حلمي زهو شراع هل في الزرقة يسري صوب شطآن ربيع دائم الخضرة نضرٍ

متر حي يا التق الجوهر يصفو بعد صهر ، بعد حمسى خور ت في اللهب الداخن فجري ، باكتر ت عمري بنار حصدت نفرة عمري شارها الشهوة حرى ، شارها ثورة كفر ، نارها الشهوة حرى ، نارها السوداء متن حولها شعلة طهر ؟ متر حي يا مرحا تغزله الشمس وتذري فتنبل الافق الارمد افقا وهج تبر ما الكابات وهتم تد من جهة صفر ما الكابات وهتم أ تد من جهة صفر ما الكابات المنابا فمضت تغوي وتغري هرها الكابات المنابا فمضت تغوي وتغري هرها الكابات العبايا فمضت تغوي وتغري وتغري

<sup>\*</sup> الآداب ، عدد (١٢) ، كانون الأول ١٩٥٣ ؛ ص : ١٤

## الخضرة الطاهرة

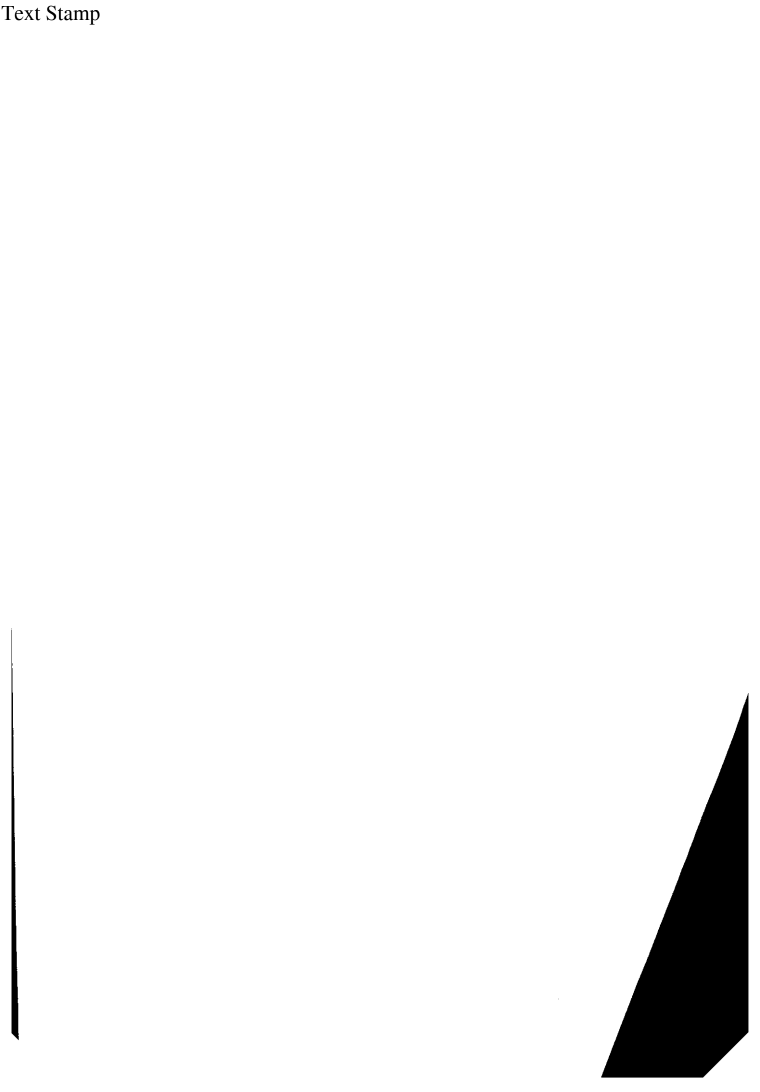
هالثلج ينحل" برزهو الهضاب تسليقت أعتابنا والقباب ، والوشوشات العنداب شدّت إلى الارض غمام السحاب جدرانها وانعق" ذاك المحباب من أنجم ضاعبت بغضر الشعباب ، عن لونها والغفاب ، عن لونها والغفاب ، العاب عليها بالظال الرطاب وعن جبال أبحرت في الفباب

يا نبضة حرّت خمصول التراب وخصصرة المصرج بها طفرة يا مرج يقديلك سريسر الهصوى ويا غصام الزهر أي يد وثقلة العتمة كيف همو تن عن حقنة عن عرب الشمس باحواضنا ، وعن دروب الغاب : يا حنوة عن غيمة ترقد في المنحنسي ،

أنسّى ارتمت أو نهضت في الرحاب صحو السسّما فيه وزهو الهضاب أطيب من حلهم ٍ بـَرَّته الرغاب \*

یا شبع العیان ویا ریتها یا قلبهٔ یا صفحو غدیار جاری حلم" تری دنیای ؟ أم واقع ؟

<sup>\*</sup> الاداب ، عدد (٣) ، آذار ١٩٥٤ ، ص : ٤٠



في المطهر

ما عصمة الطكر الممتنع في ذراه ا في هدأة تجلو بصدوتها رؤاه ا لا كدرة الشهوات تصنب في مداه ا لا تستبيح توافه الدنيا داناه ا

ما عفقة في القلب رغم دم الشباب أو رغبة طردت صغيرات الرغاب الحائمات على لذائذ من سراب هي رغبة المعطاء عف عن الشعراب وسقى شراب بلاد م يئمن السحاب هي في عميق الحب جرح وانسكاب يحيي البذور ، يفض من عقم التراب

ما عقت المئناف تعصمه الذرى والضعف يرقاها إلي مع الكرى: فوراً من الامس المسق المزدرى وخيال من شدّت رؤاي إلى الثرى فتهافتت تلغ الهناء معفسرا وبي المنون الهناء معفسرا ربسي اليمرعني الغيال كما ترى والعلم يهزأ بي ويبدي المضمرا ربسي امتى أصفو واخلص جوهرا ومتى متى ربسي اخلتي المطهرا وأثور في الافاق حقتا مشهرا وأثور في الافاق حقتا مشهرا

<sup>\*</sup> الأداب ، عدد (٦) ، حزيران ١٩٥٤ ؛ ص : ١٦



الذرى البيضاء

قاعة تزبد حقدا ً وتفوح ُ شيسعته بفم مر يصيح : " خائنا ً يا خائنا ً بدعته كفر صريح " خائنا ً ! ماذا ؟ أضيئي يا جروح ُ من على جبهته سالت على الحق الجروح ُ

ومضى ، والليل أشباح وريح ويك يكشف الصدر لهول الدربر يكشف الصدر لهول الدربر يلقاه ببفن لا يشيح مثم تعلو " خائنا ً " ، يعلو الفحيح فائنا ً ! بعض حروف .. أم رؤى سود تلوح شهب تعصر في عينيه نارا ً وتروح ومفة من خنجر الغدر ومغدور طريح ومفة من خنجر الغدر ومغدور طريح

أدنيس يرتمي في الليل شلوا ً غاله الوحش الجموح والمستنصح

ذنبه أنّ الذرى البيضاء في عينيه ِ يعيما دونها الصفكر الكممسيح، أدنيس والمسيح،

قصّة طالما انشق لها الهيكل في القدس ، وفي الارز السفوح وتفشّي في عروق الوحش كبريت وفي البلد قروح وفي البلد قروح ركعتت روما وهيض الموته

ركعتت روما وهيف الموته لمّا فاض بالنصّور الفريح

أدنيس والمسيح

وطريد يلتقي الموت بجفن لايشيح

غده ملحمة تزهو ، بطو لات شغنسي وصروح ا

شمّ تعلو " خائنا ً يا خائنا ً بدعته كفر صريح ۗ

غده قبر البغايا ،

حفرة منسيّة ، وشوك وريح "

البطو لات تداعت والصروح"

كاد أن يصرعه الموت الطحيح ا

أدنيس والمسيح"!

أدنيس والمسيح !

شدُّدا أضلعتَه ً ، قو لا له :

ما عصرك المعتوه؛ ، وا لا عمى الكسيح ؟ إنّ إيمانا ً سقاه الدم لا يتلفه سوس ويطويه ضريح •

في ضمير الليل مصباح وأشباع ومغدور طريع في ضمير الليل عين شهدت ما كان ، مصباح شحيح ا

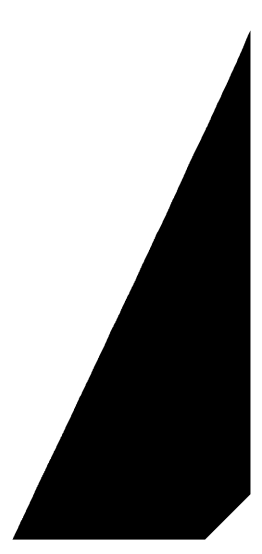
> اترى تحتفل الشمس بذكراه فتحكي عنه يوما ً وتبوح ° ؟ \*

<sup>\*</sup> الاداب ، عدد (٥) ، أيار ١٩٥٥ ؛ ص : ٥٧

غيرة الميت

ذكريات الاسي هدمتت نعيمي وجحيم ذكرى الجحيم الظديم مالنا نحمل الغيوم من الماضي وتنسى الندى وصحو الضجوم وصبّاحاً لنا ، وواحة شمسرٍ ودروباء للحلم خلف التخوم ذكريات للريح اطعمها الكفرا وأبقى على اذكار أليم يغرق الحاضر البريء بنيل بارد الرعبرِ ، مأتمي الهميم غيرة الميت لم تزل حيسة تنهض بالميت من ثراه الرميم ِ أخرستت داءه فهب فتيساء وغويتاء خدن الصراع القديم يدُّعي البيت ، والعرير ، وليلي يدٌعيها ، دعوى الوهاء العقيم أزهرت بعده الوسائدا والأستارا هلست بعد السواد العميم أين يا مخدع الهوى ، أين رسم $\mu$ للحبيبيان ، أين باقي الرسوم ِ أين كأس ولسّي وغادرها مللأى وهل طاب طعمها للنديم آه يا جفوة الحبيبر جفا الشوك على القبر ، جفَّ ظلَّ الهشيم

> /ر أيها الطارق اللهيفة ترطّق•



بهوانا بقلب ليلى الرحيم ِ
انت فيه ذكرى تئن وجرح الليل في المحيسا الوسيم ِ
يعقد الليل في المحيسا الوسيم ِ
يجمد الزهو في الكؤوس إذا همست ويلذوي الشفاه صر الوجوم ِ

> عبثاءً نتّعظي بوهج صبانا ظلّ ميت ورجع أمس مغيم ِ \*

<sup>\*</sup> الأديب ، الجزء العاشر ، ديسمبر ١٩٥٦ ؛ ص : ٨

```
العتبة الباردة
```

أخشى لقاها يا صدى السنين ا أخشاه أن ينثرا حبّيي وحلو المحنين • أخشاك قلبي تئرى لو خذلتنا الوعود \* ؟ يا هول ً ما أخشى ، ولون ً الصدود • ، بل طيطه الاعبر، يطوفه بي مستغرباً منكراً فما نهش القرى والدربة لا تذكشره والعتبة البارده • في ممتها تسخر<sup>ء</sup> من عودتي ، منتي ، من الواعده \*! ما ليي أرودا التلِّ ، والمتحني إنتى غريب هنا فالعاصف المظلمء

محا ، وشاد السهول ً مستكبرا ،

یا ملعبی ما زلت خدن السری

وغربة الاقاق بي أرجم ً

<sup>\*</sup> الأديب ، الجزء الحادي عشر ، توقمبر ١٩٥٦ ؛ ص : ه

- YAE -

ضجّة المقهى ، وعين الطالب المصريّ

شي عيني ، وأنباء القتال ◘:

" جيشنا يضرب مصر ً ،

جيشنا يزحفه ، يحتلُّ القنال \* "

ثم يعوي " الجاز " ، تعوى معه

" كرستين " ، تعوي ، تتلوّى بابتذال ، ب

صاحب الغليون في عينيه ِ

يرتج السؤال :

عن غلاء الشحن والبترول ،

عن سعر الريال • .. !

وبعيني وبعين الطالب الممصري أشالاء ا

دماء ألم من ضحايا " البور " ، من دمع الرجال "

\* \*

سر منه ، لا أدري إلى أين !

ضباب<sup>ه</sup> موجبِل يعمي مصابيح ً الدروب

والوفه الاعين الصمتاء لا تحكي ،

وشحكي : انت منبود غريب ا

اصرخوا : إنتك منبوذ غريب ،

اجهزوا ، مصّوا دمائی ،

مزقوني بالنيوب

امرخوا : إنَّك منبوذ غريب ،

وغدائ يندك لبناني

ويئنفي شعبه لبنان ، ويستعطي الشعوب

غير أنِّ الأُعين الصمصّاء لا تحكي ،

وتحكي : أنت منبوذ غريب

سوف تستعطي الشعوب !!

أيسها الجندي والقرصان المحندي ما وجهك عنسي بالغريب التقينا نحن في مذبحة القدس التقينا امس ، في مهزلة الا مس القريب ، والتقينا قبلها من الف عام يوم حطسمت على صدري الصليب

القه عام جُمِعُت تصرخ فينا تنطئف الاموات للثار الرهيبِ يرجمون المعتدي المحتلّ من فجّ الغيوبِ

> بيقين العين واللمس أراهم من شمال وجنوب ا

> > من أقاصي الا'رض جاءوا

يعبدون الحق في أرضي ، وتحرير الشعوب يحملون الزيت والفار المند ي والطيوب للفحايا .. ولذكرى جيلنا المدموخ بالنتار باحقاد الحروب إنتهم يدرون لو لا حقد أنا

ما كان للحبّ مروج في القلوبُ ما أعدنا ضحكة الأطفال للدنيا وظفران الذنوبُ

للشحايا .. ولذكرى جيلنا المدموع ِ بالنسّار ، باحقاد الحروب ُ يحملون َ الزيت َ والغار َ المُندُّى والطيوب \*

\* الاداب ، عدد (۲) ، شباط ۱۹۵۷ ؛ ص : ۱۰

Text Stamp

ملحق (۲) قصائد للشاعر (خليل حاوي) نشرت كاملة بعد وفاته

#### الغائب

إلى أنطوان كرم

هي سكون يُتُعالى عن صراع يتوالى موجه عبر السنين والمسع الصوت الذي ينسابه من صمتر الصحابر الغائبين ممتهم يفسل سمعي من ضجيج الالسنه والالسنه والالها والمنسان والمناس والسنه والله والمناس والمناس

<sup>\*</sup> د. ایلیا حاوي ؛ خلیل حاوي هي مختارات من شعره ونثره ؛ ص : ۱۱۳

#### صبيئة مكتهلة

مبیسة مکتهله ً

تمارس المضاجعه ا

و لا تبالي ، هاجعه ا

في ظلمة متبلتة متعصله°

تمتدّ في جوف اللهبُّ

تمتدّ في جوف الصفبّ

شمشدّ في جوف العلَصبُّ

ما کان حسّاء هاجعاءً

لا يغتلي

يغدو احتشاما ً هاجعا ً

لا يبتلي

ما يبتليه ِ الجامح ُ الملجوم ُ

من عض اللبام *•* 

يغدو احتشاما ً ما له طعم احتشام ۗ ☀

<sup>\*</sup> د. إيليا حاوي ؛ خليل حاوي هي مختارات من شعره ونثره ؛ ص : ١٦٤

#### لست أدري

لسته أدري كيف تصفو أسطري مفوة الوهج الطري أتراها انسكبت من دمعة الينبوع من دمعة الينبوع أم ترى صُفييتُ أم ترى صُفييتُ عبر عصر يتمطّي ويعاني ما يعانيه اجترارا أفي اجترار أون طعم الملح دون طعم الملح أو طعم البهار أو ؟؟ \*

<sup>\*</sup> د. إيليا حاوي ؛ خليل حاوي هي مختارات من شعره ونثره ؛ ص : ١٦٥

زحشت يداك

زحفـَت يداك

من السفوح إلى الأعالي

وعرهشته

ما طعم الصواعق في جبالي

وعرشته

جفوة مطرح يعلو المطارح

عزم الضواري يلتوي

ص عن حده الا'دني

وأجنحت البوارح

وعرفته

ما صحو يرضّعه الندى

صحو يهلّ و لا يبالي

وسمعته

صوت الصحو

بلتوراء يفستخه الصدى

ويشف

عن طعم الصّواعق في جبالي \*

<sup>\*</sup> د. إيليا حاوي ؛ خليل حاوي في مختارات من شعره ونثره ؛ ص : ١١٦

- 117 -

لبنان

کنسّا جدارا ً يلتظي جدار ۗ

**ما** اوجع التوار

ما أوجع القطيعه •

تعص بالفجيعه،

ما أوجع الجوار ⁴ ∗

<sup>\*</sup> د. إيليا حاوي ؛ خليل حاوي هي مختارات من شعره ونثره ؛ ص : ١١٧

```
أغنية الاصيل والمارق
```

```
إلى أخيي وزميلي الدكتور إحسان عبيّاس بمناسبة بلوغه الستّين
                               لم نرهب الصاروخ ، لم نرهب ا
                                    لم تلتفت عين إلى مُهْرَب ا
                                            لم نقفل المقهي
                                            لم نقفل الملهى
                                            لم نقفل الملعب
                                   لي صاحب في خلوة المكتب
                                     رظل ط يطلتي صفحة البردى
                            والباشع الجوَّالُّ في ( المينا )
                                           وفي (المبيدان )
                                          ظِلُّ ينادي ويلبِّي
                                           صيحة الصبيان :
                               ( حلوی وتمرا ً باردا ً هندی )
                                 لم ترهب الصاروخ ، لم ترهب ا
                                 لم يلهنا عن مأكل.ٍ ، مشرب ا
                                          يا حملة الباطل !
                                  كم حملة خليّت على الساحل ً
                                         كم حاو ُلسَت أن تدُّعي
                                                أصلا ً عريقا ً
                           في عروق القدس والبوو لان والتوليه ا
                                  مجهولة حلسّت وملسّت وارتمت ا
                                            في البحر منجهوله ا
                                      من بابل تمضى إلى بابل ا
                                             يا حملة الباطل
                                             يا حملة الباطل•
                                    يوم يفرّ المارق التاثه ا
```

من جفوة البيت وأشيائه ا من فورة في ساحة القدس وأحيائيه ً يوم يفرّ المارق التائه • يدري و لا يدري ايّ مصير مبرم يجري في صلبه من صئلتب آبائيه ٍ : يمضي على ما اعتاد ً من تيه ٍ إلى تيه ٍ تيه ٍ خفي حاضر فيه ِ صو ًب القد المنسوج ٍ من أطمار ماضيه يوم َ يفرِّ المارق التائه • يبقى لك البيت وتبقى حنوة البيت وتبقى كلّ أشيائه ا يوم يفرّ المارق التائه • لن يلتظي في الدربِ بحراءً يابساءً يمشي على مانيه • ﴿

<sup>\*</sup> دراسات عربية وإسلامية مهداة إلىي إحسان عباس بمناسبة بلوغه الستئين ؛ ص : ١٣١

قصیدة عام ۱۹۸۱

طال صمتي

مَـُن تئری یسمع صوتا ً سارخا ً هی صمتـِه ِ

يسمع صوتي

فاتني الإفصاح ً

أدركت مُحالَه ً

بين تهجير وجلد واغتيال وعَصالُه•

فُلْا مُئت غیر شهید •

مفصحاء عن غصّة الإفصاح ِ

في قطع الوريد \*

<sup>\*</sup> جورج جما ؛ خمسة ملن رجلال الطكلر يمليون ذكلرى الشاعر العلربي اللبناني خليل حاوي ؛ ص : ٩

```
الانبيات الانخيرة التي نظمها خليل بتاريخ ٢ / ٢ / ١٩٨٢ وبعدما هانت عليه نفسه وباعها وباعها وهوّن المبيع وهوّن المبيع باع صديقا لمبيع مديقا لمبيع مديقا لمبيع مديقا لمبيع ما لعنة سمن شفة يحببها ما لعنة يصبحها ما لعنة يصبحها والمميع والممنح المميع والممنح المميع والممنح السفلي فينا أخرج الجميع مديد المبيع والممنح السفلي فينا أخرج الجميع مديد المبيع المبيع والممنح السفلي فينا أخرج الجميع مديد المبيع مديد المبيع مديد المبيع المبين المبيع المبيع
```

<sup>\*</sup> د. أيليا حاوي ؛ مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره ؛ ص : ٧٣٢

# ثبت المصادر والمراجع

```
- المصادر :
         ١ - الأداب بالعدد (١٢) ، كانون الأول ١٩٥٣ .
                 ٢ - الأداب ؛ العدد (٢) ، شباط ١٩٥٤ .
                 ٣ - الأداب بالعدد (٣) ، آذار ١٩٥٤ .
               ٤ - الأداب ؛ العدد (٩) ، حزيران ١٩٥٤ .
                 ه - الأداب ؛ العدد (ه) ، أيار هه١٩ .
                 ٦ - الأداب ، العدد (٢) ، شباط ١٩٥٧ .
                 ٧ - الأداب بالعدد (٣) ، آذار ١٩٥٧ .
                 ٨ - الأداب بالعدد (٤) ، نيسان ١٩٥٨ .
          ٩ - الأداب ؛ العدد (١) ، كانون الشاني ١٩٥٨ .
١٠- الاداب ؛ الاعداد (٨،٧،٦) ، حزيران وشموز وآب ١٩٥٨ .
                  ١١- الأداب بالعدد (٥) ، ايار ١٩٦٠ .
                  ١٢- الأداب ؛ العدد (٢) ، شباط ١٩٦٢ .
                  ١٣- الاداب بالعدد (٧) ، شموز ١٩٩١ .
             ١٤- الأديب ؛ الجزء العاشر ، نوهمبر ١٩٥٦ .
         ١٥- الأديب ؛ الجزء الحادي عشر ، ديسمبر ١٩٥٦ .
              ١٦- الأديب ؛ الجزء السابع ، يوليو ١٩٥٦ .
                ١٧- الأديب ؛ الجزء الخامس ، مايو ١٩٥٦ .
```

- ۱۸- إيليا حاوي ؛ خليل حاوي هي مختارات من شعره ونــشره ؛ ط۱ ؛ دار الثقافة ؛ بيروت ؛ ۱۹۸۴ .
- ۱۹- إيليا خاوي ؛ مع خليل خاوي في مسيرة خياتـه وشبعره ؛ ط۱ ؛ دار الثقافة ؛ بيروت ؛ ۱۹۸٤ .
- ۳۰- خلیل حاوي ؛ دیوان خالیل حاوي ؛ ط۳ ؛ دار العصودة ؛ بصیروت ؛ ۱۹۸۲ .
- ٢١- خليل حاوي ؛ الرعد الجريح ؛ ط١ ؛ دار العودة ؛ بيروت ؛ ١٩٧٩ .

- ۲۲− خليل حاوي ؛ من جحيم الكوميديا ؛ ط۱ ؛ دار العصودة ؛ بصيروت ؛ ۱۹۷۹ .
- ٣٣- صوت الشعب ؛ العـدد (٢٥٩٥) ، الأربعـاء ،٧ ذي القعـدة ،١٤١هـ -حزيران ،١٩٩٠م .
- ٢٤ وداد القاضي إدراسات عربية وإسلامية مهداة إلى إحسان عباس بمناسبة بلوغه السحتين إط۱ إالجامعة الامريكية إبيروت إ ١٩٨١ .

## - المراجع العربية .

- ۱ آشار أبي العلاء المعرى و شروح سقط الزند و إشراف و طه حسين و دون (ط) و السدار القومية للطباعة والنشر و النشر و القاهرة و ۱۹۶۷هـ ۱۹۶۷م و النشر و القاهرة و ۱۳۹۳هـ ۱۹۶۷م و النشر و القاهرة و ۱۳۹۳ و النشر و النشر و القاهرة و الم
- ٢ د. إبراهيم حاوي ؛ جركة النقبد الحديث والمعاصب في الشعر العربي ؛ ط١ ؛ مؤسسة الرسالة ؛
   بيروت ؛ ١٩٨٤ .
- ٣ ابن حجر العسقالاني ؛ الإسابة في تمييز السحابة؛ دون (ط)؛
   دار الكتساب العسربي ؛ بسيروت ؛ دون (ت) .
- إلصيرة النبوية ؛ حققها وضبطها ووضع فهارسها : مصطفى السخا ، وإبداهيم الانبياري ؛ وعبد الحفيظ شطبي ؛ دون (ط) ؛ دار إحياء الحتراث العبربي ؛ بيروت ؛ دون (ت) .
  - ه أبو عبد الله البقاري ؛ <u>سحيح البقاري</u> ، باب طفسل الجهاد والسحير ؛ دون (ط) ؛ دار إحياء

- التراث العربي ۽ بيروت ۽ دون (ت) .
- ١٠ أبو الطرح الأسفهاني ؛ كتاب الأطاني ؛ دون (ط) ؛ مؤسسة جمال ؛ وطي المسيطبة ؛ دون (ت) .
- ٧ د. إحسـان عبـاس ؛ الجاهات الشعر العربي المعاصر ؛ دون
   (ط) ؛ عالم المعرفــة ؛ الكــويت ؛
   (ط) ؛ عالم المعرفــة ؛ الكــويت ؛
   (ط) ؛ عالم المعرفــة ؛ الكــويت ؛
- ٨ احمد ناسيف الجنابي ؛ في الرؤية الشعرية المعاصرة ؛ دون
   (ط) ؛ وزارة الإعلام ، مديريــة
   الشقافة العامة ؛ بغداد ؛ دون (ت) .
- ٩ احسمت يوسينت داوود ؛ لغسبة الشعر ؛ دون (ط) ؛ وزارة
   الثقافة ؛ دمثق ؛ ١٩٨٨ .
- ۱- أسعــــد رزق ؛ الأسطورة في الشعر المعـاصر ؛ دون (ط) ؛ منشورات مجلة الآفاق ؛ بيروت؛ ١٩٥٩ .
- ۱۱- استخصص و مرشد الطلاب الي جغرافية الكتاب ب دون (ط) به ۱۹۰۵م .
- ۱۲- <u>العلالياتة ولياتة</u> ؛ دون (ط) ؛ دار التوطيق ؛ بيروت ؛ دون (ت) .
  - -۱۳ <u>انجيال برنابا</u> .

- 11- د. انـــس منصــور ؛ الاسطورة في الشعر العربي الحديث ؛ دون (ط) ؛ مكتبة عين شمس ؛ القاهرة ؛ دون (ت) .
- ١٥- حسيـــن مــروة بدراسات نقدية في ضوء المنهج الواقعي،

ط $^{7}$  ، مؤسسة الأبحاث العربية ، بيروت، ١٩٨٦م .

۱۹-د. خالصید سلیمیان ؛ انعاط من الفعوض طبی الشعر العیربی العیر ؛ دون (ط) ؛ منشورات جامعیة الیرموك ؛ ۱۹۸۷م .

۱۷- خيصر الديمن الزركليي ؛ <u>الأعلام</u> ؛ ط٦ ؛ دار العلم للملايين؛ بيروت ؛ ١٩٨٤ .

۱۸- درینــــی خشبــة ؛ <u>اساطپر الحب والجمال عند الیونـان ؛</u> ط۱ ؛ دار النویر ؛ بیروت ؛ ۱۹۸۳م .

۱۹ - دیسوان ذی الرمیسة بحققه وقدم له : د. عبد القدوس أبسو مسالح ؛ دون (ط) ؛ مطبعة طـربین ؛ دمشق ؛ ۱۳۹۲ه - ۱۹۷۳م .

-7 ديــوان المتنبيي ؛ دون (ط) ؛ المؤسسة العربية ؛ بيروت؛ دون (-1) .

۲۱ رست م بساز ؛ مذكرات رستم باز ؛ تحقيق : فخواد المستاني ؛ دون (ط) ؛ منشورات البستاني ؛ دون (ط) ؛ منشورات الجامعة اللبنانية ؛ بيروت ؛ ١٩٥٥ .

الشعر الموت والانبعاث في الشعر العسرين العسرين المؤسسة العسرين العسديث المؤسسة العربية الع

۲۳- ريتـــا عوض ؛ أعلام الشعر العربي الحدديث : خليل خـاوي ؛ ط۲ ؛ المؤسسـة العربيــة للدراسات والنشر ؛ بيروت ؛ ١٩٨٤م .

٢٤- ساسيـــن عســاف ؛ الصورة الشعرية ونماذجها فحي ابـداع

- <u>ابي نواس</u> ؛ ط۱ ؛ المؤسسة الجامعية ؛ بيروت ؛ ۱٤۰۲هـ – ۱۹۸۲م .
- ٢٥- سيبرة الملك الظاهير ؛ دون (ط) ؛ المكتبة الثقاطية ؛ بيروت؛
   دون (ت) .
- ۲۹-د. عبد الحميدة بالاتجاهات الجديدة في الشعر العصريين
   المعاصر باط۱ ب مؤسسة نوفل بيروت بالمعاصر باط۱ بمؤسسة نوفل بيروت بالمعاصر باط۱ بالمؤسسة نوفل بيروت بالمعاصر باط۱ بالمؤسسة نوفل بيروت بالمعاصر بالمع
- ۲۷- د. علــــي البطــل ؛ <u>الصورة هي الشعر العـربي حـتي آخـر</u> ا<u>لقـرن الثـاني الهجــري</u> ؛ ط١ ؛ دار ا لاندلس ؛ ١٩٨٠ .
- ۲۸ علــــي الخليلـــي ؛ الغول : مدخل إلى الخراطة العربية ؛
   ط۱ ؛ منشـورات الــرواد ؛ القــدس ؛
   ۱۹۸۲ .
- 99-د. على عشـري زايد ؛ استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العصـريي المعـاصر ؛ ط۱ ؛ الشـركة العامة للنشر والتـوزيع والاعـلان ؛ طرابلس ؛ ليبيا ؛ ١٩٧٨م .
- ۳۰- د. غالبي شكيبيري ؛ شعرنا الصديث الى اين ؟ ؛ دون (ط) ؛ دار المعارف ؛ مصر ؛ ١٩٦٨م .
- ٣١- خاضل عبيد الواحيد عليي ؛ عشيتار ومناسباة تمنوز ؛ ط٢ ؛ دار الشخاطية العامية ، وزارة الشخاطة والإعلام ؛ بغداد ؛ ١٩٨٦م .
- ٣٢- القديمي الحرام البرياني ؛ <u>تفسير لسفر التكوين</u> ؛ قدم له ونشره : أ. يوخنا تابت ؛ دون (ط) ؛ جامعـة

الصروح القصدص - الكسليك ؛ لبنان ؛ ١٩٨٢م .

- ٣٣- الكتاب المقدس .
- ٣٤- كتاب المياة ، الرؤيا .
- ۳۵- د. كمـــال أبـو ديـب ؛ <u>جـدليـة الخـطـاء والتـجـلي</u> ؛ ط۲ ؛ دارالعلم للمـلايين ؛ بيروت ؛ ۱۹۸۱م.
- ٣٦- د. كمـــال أبـو ديــب ؛ <del>هي الشعريـة</del> ؛ ط۱ ؛ مؤسسـة ا لا<sup>ب</sup>بـاث العربية ؛ بيروت ؛ ١٩٨٧م .
- -77 د. محمده غنيمني هسلال ۽ النظيد الاندبني الحبديث ۽ ط١ ۽ دار العودة ۽ بيروت ۽ ١٩٨٢م .
- au و المناهبة بدون (ط) بدار نهضة مصر بالقاهرة بدون (ت) .
- ٣٩- د. نصــرت عبد الرحمـن ؛ <del>في النظد الحديث</del> ؛ ط١؛ مكتبة ا لا ًلمـي؛ عمان ؛ ١٩٧٩م .
- ٤٠ د. نعيسم اليافسي ؛ تطور المورة الفنية في الشعر العربي الحديث ؛ دون (ط) ؛ منشسورات اتحاد الكتاب العرب ؛ دمشق ؛ دون (ت) .
- 21- وليم الخازن، ونبيه إليان؛ كتب وأدباء ؛ ط١؛ المكتبة العصرية؛ بيروت ؛ ١٩٧٠م .
- ۱۶۰ یوسف سامی الیوسف ؛ ت. س. إلیوت ؛ ط۱ ؛ منارات للنشیر ؛ عمان ؛ ۱۹۸۱م .

# - المراجع الأجنبية المترجمة :

٢ - يوهـــان طوتــه ؛ هاوست ؛ ترجمة : محـمد عـوض محـمد ؛
دون (ط) ؛ مطبعة الاعتماد ؛ مصـر ؛
٨٤٣١هـ - ١٩٢٩م .

# - الدوريات :

۱ - د. إيليسما خاوي : خليل خاوي في سطور من خياته وشعره ؛ الطكر العربي المعاصر ؛ العدد (٢٦)، ١٩٨٣م .

۲ - جمسورج طرابیسیشی ؛ خلیل خاوی بین "نهر الرماد" و"النای والسیریج" ؛ الاداب ؛ العسیدد (۹) ، ایلول ۱۹۹۱م .

٣ - د. سامـــي سويــدان ؛ دراسة بنيوية لنص شعرى : قصيدة نهـر الرماد ؛ الطكـر العـربي المعـاصر ؛ عدد (٢٦) ، ١٩٨٣م .

3-c . سلمى النفسراء البيوسي؛ شعر خليل حاوى صوت جايل باكمله ؛ 1900 ، نيسان 1900م .

ه - د. صبحــي البستــاني ؛ مسألة الـلاوعي في الصورة الشـعرية ؛ الفكر العربي المعـاصر ؛ عـدد (٣) ، كسانون ا لأول ۱۹۸۲ / كسانون الثساني ۱۹۸۳م .

٣ - عبـــد البطـاط ؛ مقابلة مع الشاعر الدكتور خليل حاوي؛ البيـان ؛ العــدد (١٤٥) ، نيسـان ، العــدد (١٤٥) ، نيسـان .

٧ - د. عبد القادر عابـــد ؛ هل لنشأة البحر الميت علاقة بحادثـة ، خسف قوم لوط ؟ ؛ المجلة الثقاطيــة ، تصدر عن الجامعة الأردنية ؛ العــددان . ١٤٠٧هـ – ١٩٨٦م .

۸ - د. طؤاد مرعي، عبدالله عساط ؛ المصورة الطنيحة في الدراسيات العربية المعاصرة ؛ مجلة بحوث حلب ؛
 عدد (۱۳) ، ۱۹۸۸م .

٩ - قياس كاظلم البناي ؛ المسورة في الشعر العادد (١٦٤) ،
 البيان ؛ الكاويت ؛ العادد (٢٦٤) ،
 آذار ١٩٨٨م .

۱۰- د. ماجــد فغــري ؛ نهـر الرمـاد لغـليل حـاوي ؛ شـعر ؛ العدد (٤) ، أيلول ١٩٥٧م .

۱۱- د. محمصبود شریصبع ؛ تجربة المدینة هي شعر خلیل حصاوی ؛ الشکر العربي المعاصر ؛ عـدد (۱۰) ، شباط ۱۹۸۱م .

۱۲- محيي الديلل في مقابلة ؛ الطكر العربي المعاصر ؛ عدد (۳۱) ، أيار / حزيران المعاصر ؛ عدد (۳۱) ، أيار / حزيران

١٣∼ معجم الأساطير اليونانية والرومانية ؛ ترجمـة وإعـداد : سـهيل

عشمان ، وعبد الصحرزاق الأسفصر ؛ الآداب الأجنبيصة ؛ العصدد (٢) ، تشرين الأول ١٩٧٦م .

١٤- معجم الاساطير اليونانية والرومانية ب ترجمـة وإعـداد : سهيل عشمـان ، وعبـد الــرزاق الامفـر ب الاداب الاجنبية ب العدد (١) ، تموز الاداب الاجنبية ب العدد (١) ، تموز . ١٩٧٧م .

۱۵- ناجسسي علسوش ب مقابلة ادبية مع خليل حاوي؛ الاداب؛
 عدد (۸) ، آب ۱۹۹۵م .

۱۹- ندوة الاداب: قيم جمديدة في الشعر العربي الحديث؛ أدار الندوة: د. إحسان عباس، شارك فيها: خطيل حاوي ، سالاح عبد المبور؛ الاداب؛ عدد (۲) ، شباط ۱۹۷۰م.

### - الرسائل الجامعية :

۱ - سعد الديسن كليب ؛ الأسطورة والرمز في الشعر المعاصر في سورية (١٩٦٠-١٩٨٠) ؛ إشبراف : د. عمر الدقاق ؛ رسالة ماجستير ؛ كليبة الاداب والعلبوم الإنسانية ، قسبم اللغة العربية ؛ جامعة خلب ؛ ١٤٠٦هـ- اللغة العربية ؛ جامعة خلب ؛ ١٩٨٦م .

٧ - عبد اللبه عساف بالمسورة الطنيسة في الشعر العبربي المعاصر في سورية ولبنان (١٩٤٥ - ١٩٤٥) باشراف: د. طؤاد المبرعي برسالة دكتبوراة بكليسة الاداب والعلوم الإنسانية ، قمام اللفية

- 7.0 -

العربيـة ؛ جامعــة حــلب ؛ ١٤٠٩هـ - ١٩٨٨م .

## - الموسوعات والمعاجم:

۱ - بطـــرس البســـاني ؛ محـيـط المحـيـط ؛ دون (ط) ؛ مكتبــة لبنان ؛ بيروت ؛ ۱۹۷۷م .

۲ -- جمال الدین ابن منظور ؛ لسان العرب ؛ دون (ط) ؛ دار سادر ؛ بیروت ؛ دون (ت) .

٣ - دائرة المعارف الإسلامية؛ يصدرها باللغصة العربية : احمد الشنتناوي ، وإبراهيم خورشيد ، وعبد الحميد يونس ، وحافظ جلال ؛ دون (ط،
 ت) .

+ 1 - 1 المعجم الوسياط بدون (ط) بدار الطكر بدون (ت) .

٥ - المعبـــرفـة ؛ دون (ط)؛ شركة إنماء للنشر والتصويق؛
 ١٩٨٥ .

٦ - المحوسـوعـة بالمشرف العام : نقـو لا نـاهض ب ط۱ ب
 ترادكسيم ب جنيف ب ١٩٨٥م .

٧ - الموسوعة العربية الميصرة؛ دون (ط) ؛ دار نهضة لبنان ؛ بيروت؛
 ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م .

#### ABSTRACT

### ARTISTIC IMAGE IN KHALEEL HAWI POETRY

PREPARED BY: MOHAMMED S. J. AFANA

SUPERVISED BY: DR. MAHMOUD AL-SAMRA

This study looks into the major part of literature work constituents, which is Artistic Image. All different criticism schools were interested in the Artistic Image as it is the ideal mean indicating the writer creativity to convey his views and ideas.

The study was confined to (Khaleel Hawi) poetry to avoid divarication, nor entering labyrinths do not identify the study objective. Most of the study was practical, nevertheless I did not over look the theoretical side, where a special part was assigned to the Artistic Image, and its various concepts in the contemporary criticism. I tried to establish a limited significance definition for it, to the effect that it is the artistic equivalent to the idea.

Concerning the study of Artistic Image by (Khaleel Hawi), I divided it to two major sections: Intellectual issues in his poetry, and his Artistic Image resources.

The second section discussed Hawi's Artistic Image resources, its: particulars and the extent of its success or failure. The section was divided to four chapters as follows:

First Chapter : Religious resources .

Second chapter : Patrimonial resources .

Third chapter : Artistic syntax, related to language, resources.

Fourth chapter : Symbols images .

The major reprehensible point on (Khaleel Hawi) was his instantaneous culture, and images do not reoccur in many times. His religious and patrimonial resources did not last in time, but droppes one by one through years of fruitfulness and aridity which prevailed in the end.

The poet in his last poetical stages lost contact with his readers, and receded ruminating his past decisions, bringing out poetical mutter: some bearly understandable, and others swathed with ambiguity and delve into deep ego. This was obvious in the poems of "From Comedy Inferno", and the poems followed this collection of poems.

Hence, we established the phenomenon of gradual deployment as a weak point of the poet, many symbols he used reoccured frequently in more than one location. Appearance forms of other symbols varied differently, such as "The Dark Bedouin Women" indicating innocent life ended to be the symbol of "Ali'azar's wife" indicating defeated life against death and destruction.

Finally, I would like to indicate that I have concluded the study with an epilog summarizing the major conclusions reached through my voyage in Hawi's Poetical World. Then two poetry Annexes proceeded. The first Annex includes Hawi's poems published before his first collection of poems "Cinders River". While the second Annex includes poems published after his last collection of poems "From Comedy Inferno", and finally References.